BIJLAGE BIJ PAGINA 8 VAN DE READER OVER HET VERSCHIL EN DE OVEREENKOMST TUSSEN DE
TRACTATUS POLITICUS EN DE TRACTATUS THEOLOGICO-POLITICUS VAN SPINOZA

L.

In de 16* eeuw, de eeuw van de reformatie werd godsdienst, religie ondanks zichzelf op een nieuwe
manier een politicke machtsfactor van betekenis. Dat hing samen met de wijze, waarop met de
reformatie nieuwe staten ontstonden, die - hoewel zij geen theocratieén waren - bij de bepaling van
hun identiteit zwaar leunden op de godsdienst, op de religie. Het is begrijpelijk dat in de 17 eeuw
opnieuw de vraag naar voren kwam hoe de relatie tussen godsdienst, religie en politiecke macht moest
worden ingevuld. Door de hele 17% eeuw zijn in de polarisatie met betrekking tot het antwoord op die
vraag twee partijen aan te wijzen: aan de éne kant de partij, die vond dat godsdienst, religie volstrekt
ondergeschikt moest zijn aan de politieke macht (links, de remonstranten, de regenten), aan de andere
kant de partij, die vond dat aan godsdienst, religie een zelfstandige positie toe moest komen (rechts,
de orthodoxie, de oranje-gezinden). Hoe heftig soms de strijd tussen beide polen was, blijkt uit de
terechtstelling van Oldebarnevelt (1619) en de moord op de gebroeders de Witt (1672).

Zoals zo vaak is er de neiging om bij een polarisatie de nuances over het hoofd te zien. Op het eerste
gezicht lijken gestaltes als Hugo de Groot en Spinoza beiden in het ‘linkerkamp’ te moeten worden
ingedeeld. Beiden pleiten uitdrukkelijk voor een godsdienst, een religie, die ondergeschikt is aan de
politicke macht. Toch zijn er duidelijke verschillen. Om dit duidelijk te maken is het zinvol een werk
te noemen, dat zich in de bibliotheek van Spinoza bevond: Hugo Grotius, De imperio summarum
potestatum circa sacra (geconcipieerd 1617, uitgegeven 1647). In dit werk wordt vanzelfsprekend van
‘God’ als de hoogste instantie uitgegaan. Veelzeggend is de opening van het boek:

Summam potestatem (1) intellego personam aut
coetum (2) cui imperium (3) sit in populo solius
Dei imperio subditum (4).

(1) Vocem ergo ‘summae potestatis’ non pro
iure sumimus, ut sumi interdum solet, sed pro
ius habente,

quomodo et Latinis mos est loqui et Graecis.
Neque alio sensu apostolus Paulus dixit
€Eovolag Dmepeyolong ,quos &pyovtag infra
vocat et Dei ministros (Rom 13, 1 - 3),

ut manifestissimum sit personas, non officium
designari.

Ilud ipsum UmepéyeLv regi Petrus attribuit ad
no- tandum discrimen ab inferioribus
potestatibus (1 Petr 2:13).

Vulgus ‘summum magistratum’ vocat hunc de
quo agimus, contra Latinae vocis usum.

Nam Romanis ‘rnagistratus’ minorum
potestatum nomen est.

I understand the ‘supreme power’ to mean a
person or a body having authority over the
people, and subject only to the authority of God
Himself.

This means that in using the expression
‘supreme power’, we do not refer to the exercise
of authority, as it is sometimes used, but to the
person exercising authority,

which is the usual meaning in Latin and Greek.
This is the sense in which the apostle Paul used
the term the governing authorities, whom
further on he calls rulers and servants of God,
so that it is evident that persons, not an office,
are being referred to.

Peter attributes this same word governing to the
king, in order to distinguish him clearly from
minor authorities.

The common man calls this person of whom we
are speaking ‘supreme magistrate’, against
normal Latin usage.

For ‘magistrate’ is a word which the Romans
use only for inferior authorities.



(2) ‘Personam’ dixi ‘aut coetum’, ut ostenderem
non reges tantum proprie dictos, quos
‘absolutos’ plerique appellant, hoc nomine
venire,

sed et in aristocratica republica optimates, sive
illi senatus sive ordines seu quocumque alio
vocabulo nominantur.

Debet quidem id quod summo imperio imperet
esse unum, sed non necessario unum natura:

sufficit enim si unum sit instituto.

(3) ‘Imperium’ latiore significatu sumimus, non
qua iurisdictioni opponitur, sed qua eam
includit,

quo ambitu comprehenditur iubendi,
permittendi prohibendique ius.

(4) Solius Dei imperio subdi hoc imperium
diximus:

ideo enim ‘summa potestas’ dicitur quia
superiorem inter homines non habet.

Sic Optatus Milevitanus:

super imperatorem non est nisi solus Deus, qui
fecit imperatorem (4° eeuw, p. 56).

Et Tertullianus:

colimus imperatorem sic quomodo et nobis licet
el ipsi expedit,

ut hominem a Deo secundum et quidquid est a
Deo consecutum solo Deo minorem.

Hoc et ipse volet:

sic enim omnibus maior est, dum solo vero Deo
minor est.

Hoc imperium sub uno Deo Graeci to kDpog
vocant,

TV kKuplaw apymy Aristoteles,

apynv peylotny Philo,

10 kpatog alii.

Latine quidam ‘maiestatem’ dixere.

Sed ea vox magis dignitatem ab imperio summo
emanantem quam ipsum imperium significat.

Huius ergo summae potestatis ita definitae
imperium dicimus non ad profana tantum sed ad
sacra quoque extendi.

Quod paucis probabimus.

2. Primum argumentum sit ab universitate
materiae circa quarn versatur potestas summa.
Dicitur a Paulo apostolo Dei esse ministra,
vindex ad iram ei qui malum fecerit.

I said ‘a person or a body’ in order to make
clear that not only those properly called kings -
whom most authors call ‘absolute kings’ - are
understood by this designation,

but also, in an oligarchy, the aristocrats or the
senators or the States, or whatever they are
called.

For though the body that wields the supreme
power must be one, it does not have to be one
person;

it is sufficient for it to be one institution.
‘Authority’ we take in its broader significance,
not as opposed to jurisdiction, but including it,

encompassing the right to command, to permit
and to forbid.

We have said that this authority is subject only
to that of God,

because the reason why it is called ‘supreme
power’, is that, among men, it has none above
it. Thus Optatus of Mileve says:

Superior to the Emperor is only God, who has
created him Emperor.

And Tertullian:

We honour the Emperor as much as it is
possible for us and expedient for him,

as a man second only to God, who has received
his position from God and is inferior to God
alone.

This must be also his own wish:

in this way he is both more than all others and
yet less than God.

This authority below God alone is called
lordship by the Greeks,

the supreme office by Aristotle,

the most important office by Philo,

power by others.

Some authors use the Latin word maiestas
(majesty),

but that term signifies the dignity arising from
the supreme authority rather than the authority
itself.

We submit, then, that the authority possessed by
the supreme power thus defined extends not
only to secular, but also to religious matters.
We will briefly prove this.

The first argument is based on the universal
relevance of the supreme power.

The supreme power is said by the Apostle Paul
to be the servant of God to execute his wrath on



Leerzaam is het te zien hoe Hugo de Groot als een ‘linkse protestantse scholasticus’ alle elementen
van zijn eruditie als bij de uitleg van de eerste zin tentoonspreidt. Deze eerste zin luidt als volgt:

Summam potestatem (1) intellego personam aut
coetum (2) cui imperium (3) sit in populo solius
Dei imperio subditum (4).

Ik versta onder de hoogste macht een persoon of
een vergadering, aan wie het gezag is over het
volk, terwijl het alleen aan het gezag van God
ondergeschikt is.

Met een dergelijke scholastische zin zou Spinoza nooit of te nimmer een boek over de verhouding
tussen godsdienst en politiek begonnen zijn. Kern van het verschil is de opvatting van Spinoza, dat
‘God’ niet alleen de hoogste instantie, maar ook de laagste instantie is.

Op twee manieren willen wij dit aannemelijk maken:

1. De omlijsting van de definities over ‘God’ in de Ethica: definitie 1 en 2 aan de éne kant en de
definitie 7 en 8 aan de andere kant. In de definitie 7 en 8 gaat het over ‘eeuwige vrijheid’ (als het ware
‘de hoogste instantie’ in ontologische zin):

VII VII

Ea res libera dicitur, Die zaak wordt vrij genoemd,

quae ex sola suae naturae necessitate existit, die alleen uit de noodzaak van haar natuur
bestaat,

en alleen door zichzelf tot handelen wordt
bepaald.

Noodzakelijk, echter, of liever gedwongen, wat
door een andere zaak met een zekere (vaste) en
bepaalde reden tot bestaan en handelen wordt
bepaald.

VI

Onder eeuwigheid versta ik het bestaan zelf,
voor zover het opgevat wordt alleen uit de
definitie van een eeuwige zaak noodzakelijk te
volgen.

& a se sola ad agendum determinatur:

Necessaria autem, vel potius coacta,
quae ab alio determinatur ad existendum,
& operandum certa, ac determinata ratione.

VIII

Per aeternitatem intelligo ipsam existentiam,
quatenus ex sola rei aeternae definitione
necessario sequi concipitur.

Met de ‘eeuwige vrijheid’ wordt door Spinoza als het ware het plafond van het ‘huis van de
werkelijkheid’, die met de definitie van God gegeven is, geconstrueerd. Met de definitie 1 en 2 gaat
het met de oorzaak van de eindige lichamen en de gedachtes als het ware om het fundament:

I
Per causam sui intelligo id,
cujus essentia involvit existentiam,

sive id,
cujus natura non potest concipi, nisi existens.

I
Ea res dicitur in suo genere finita,
quae alid ejusdem naturae terminari potest.

Ex. gr.

Corpus dicitur finitum, quia aliud semper majus
concipimus.

Sic cogitatio alia cogitatione terminatur.

At corpus non terminatur cogitatione,
nec cogitatio corpore.

I

Onder oorzaak van zichzelf versta ik datgene,
waarvan het wezen het bestaan inhoudt,
oftewel datgene,

waarvan de natuur niet opgevat kan worden
behalve als bestaand.

II

Die zaak wordt in haar soort eindig genoemd,
die door een ander van dezelfde natuur begrensd
kan worden.

Bijvoorbeeld,

Een lichaam wordt eindig genoemd, omdat wij
altijd een ander groter (lichaam) opvatten.

Zo wordt een gedachte door een andere
gedachte begrensd.

Maar een lichaam wordt niet door een gedachte
begrensd, noch een gedachte door een lichaam.



Terwijl met de definities 7 en 8 en de definities 1 en 2 het plafond en het fundament van het ‘huis van
de werkelijkheid’, die Spinoza in God construeert, gevormd worden, worden met de definities 3 - 6 de
muren geconstrueerd. Met de definities geeft Spinoza als het ware de contouren, de buitenkant van
zijn huis van de werkelijkheid vorm, met de axiomata de binnenkant. Dat bepaalt het verschil tussen
de 8 definities en de 7 axiomata. Bij de 7 axiomata is er geen parallel met de definitie van God zelf
(def VI). Vanuit de binnenkant van het huis van de werkelijkheid is geen directe relatie met God,
zoals zeer vele gelovigen en vele religies ons op de mouw spelden.

Voor de politicke werkelijkheid construeert Spinoza een soort gelijk ‘huis’. Het plafond wordt
gevormd door het vrije staatsbestel (het doel van de staat is vrijheid), het fundament wordt gelegd
door de exemplarische rol van de bijbels-Hebreecuwse staat naar voren te brengen. De muren worden
gevormd door het natuurrecht, waarbij de macht wordt overgedragen naar de regering. Met het
politicke deel van de TTP construeert Spinoza als het ware de binnenkant van het politiecke huis, met
het theologische deel de buitenkant, terwijl in de Voorrede de al te menselijke neiging naar voren
gebracht wordt om zich bij voorbaat buiten dit huis te plaatsen. Hoogst merkwaardig, want binnen dit
politieke huis wordt de ondertitel van de TTP waar:

Continens Dissertationes aliquot, bevattende een aantal uiteenzettingen,

Quibus ostenditur waarin wordt aangetoond,

Libertatem Philosophandi non tantum dat de vrijheid van filosoferen niet alleen met

salva Pietate, & Reipublicae Pace posse behoud van de vroomheid en de vrede in de

concedi: staat kan worden toegestaan,

sed eandem nisi cum Pace Reipublicae, ipsaque  maar dat zij niet opgeheven kan worden zonder

Pietate tolli non posse. de vrede in de staat en zelfs de vroomheid op te
heffen.

Binnen dit politieke huis is er vrede, vrijheid en vroomheid (= dapperheid om te zeggen, wat er
gezegd moet worden om het huis overeind te houden!), buiten dit huis is er oorlog, slavernij en
afgodendienst.

Van zeer groot belang is het om tussen het ‘huis van de werkelijkheid’, waartoe Spinoza ons in de
Ethica uitnodigt binnen te gaan en het huis van de politica, waarin Spinoza ons vrede, vrijheid en
vroomheid belooft, een onderscheid te maken. Geen scheiding, maar wel een onderscheid! In het
volgende punt willen wij trachten aan te tonen, dat in het laatste en onvoltooide werk, dat Spinoza ons
nagelaten heeft, de Tractatus Politicus dit onderscheid opgeheven wordt. En met het opheffen van dit
onderscheid dreigt de politica totalitaire tendensen te krijgen.

IL

Op p. 31 van de inleiding schrijft Klever in Spinoza, Hoofdstukken uit de politiecke Verhandeling
(1985, 1989), het volgende:

‘De lezer zij er op gewezen, dat de definitie van het recht als macht, en wel als de macht van de
menigte, de centrale stelling is van Spinoza’s politieke filosofie. Deze stelling vloeit overigens
rechtstreeks voort uit zijn fysica en metafysica, zoals uiteengezet in de Ethica ... Het recht van de
sterkste, van het sterkste, wordt door Spinoza verklaard als de natuurwet bij uitstek, als de goddelijke
wet. De politieke werkelijkheid is daarop in genen dele een uitzondering. In de ontsluiering en
demystificatie van de politiek als brute, passionele, slimme of rationele machtsstrijd tussen individuen
en groepen met als resultaat het recht van hem, die hoe dan ook de sterkste blijkt, dat is Spinoza’s
wetenschappelijke inzicht in de politiek. Omdat zulks lijnrecht ingaat tegen morele of christelijke
vooroordelen, wordt hij verguisd of verworpen. Hij is nog steeds geéxcommuniceerd uit de
gemeenschap van politieke denkers; zijn denken is nog steeds de onverteerbare woeste anomalie.’

De uitdrukking ‘woeste anomalie’ verwijst naar het werk van Antonio Negri, L’anomalie selvaggia
(1981). De auteur heeft dit boek in de gevangenis geschreven, nadat hij als ideoloog van de Rode
Brigade veroordeeld was. Negri staat met zijn opvatting van het werk van Spinoza in een lange
traditie van een materialistische uitleg, die zich meer op de politicke werken concentreert. Als



contrast hiermee is er ook een traditie van idealistische uitleg, die meer uitgaat van het veronderstelde
pantheisme van de Ethica. Volgens ons is het zinvol om hierbij meer nuances aan te brengen.

Bij die nuance gaat het in de Ethica om ethica als fysica en metafysica, die vanuit de geest van God
(deel I en 1) mensen oproept om temidden van de aandoeningen (deel III) bevrijd te worden van de
slavernij aan die aandoeningen (deel IV en V). En in de TTP gaat het om de politica, waarin na de
religiekritiek van de Voorrede en de bijbelkritiek van het theologische deel in het politieke deel met
de ideologiekritick het doel van de staat kan worden geformuleerd: de vrijheid. In de Tractatus
Politicus tracht Spinoza nu beide elementen te combineren, waarmee het werk enigszins totalitaire
trekken krijgt en de vrijheid in de verdrukking komt. Niet voor niets is het werk onvoltooid tot ons
gekomen, omdat dit ‘totalitaire’ toch wezensvreemd is aan de filosofie van Spinoza.

Toch kunnen wij er niet om heen, dat in de TP de totalitaire ideologieén, die in de moderne tijd en
met name in de 20°° eeuw verwoestend hebben huisgehouden onvoltooid aangekondigd worden. Het
is ons niet te doen om morele oordelen te vellen over het werk van Spinoza. Wel om aan te geven hoe
actueel aan het begin van het derde millennium de problematiek is, die in de TTP besproken wordt:
het antwoord op de vraag hoe het mogelijk is dat theologie en politiek, die volgens velen vanuit
totalitaire tendensen alleen maar oorlog en ellende teweeg brengen vrede, vrijheid en vroomheid (=
dapperheid) kan schenken.

Hoe in de Tractatus Politicus de vrijheid enigszins in de verdrukking komt, de macht van de sterkste
(Klever) lijkt te gaan gelden, hoe de politica enigszins totalitaire trekken gaat vertonen willen wij
hieronder trachten aan te tonen.

Samenvatting van de eerste vijf hoofdstukken van de Tractatus Politicus

De exacte wetenschap van het ‘recht van de natuur’ met betrekking tot de staat (eerste twee
hoofdstukken, hierbij dreigt de natuur verabsoluteerd te worden, zoals de Ethica en de TTP aan het
begin van hoofdstuk 2 met het begrip ‘natura’ worden samengevat)

brengt met zich mee,

dat elke onderdaan eraan gehouden is de besluiten van de staat uit te voeren en de zaken van de staat
ter harte te nemen (tweede twee hoofdstukken, hierbij dreigt dictatuur -hoofdstuk 3 van rechts,
hoofdstuk 4, van links),

waarbij het optimale doel zou waarborgen, dat de ‘beste staat’ tot stand komt (hoofdstuk 5 - hierbij
dreigt het spook van de oude scholastiek).

Ontvouwing van de samenvatting

Kernprobleem van de Tractatus Politicus is de wijze waarop Spinoza na het inleidende eerste
hoofdstuk, waarin de kloof tussen de theorie en de praktijk van de politica als in de Ethica met de
wiskunde overbrugd wordt, in het tweede hoofdstuk onder de titel ‘ius naturae’ een samenvatting van
de Ethica en de Tractatus Theologica-Politicus tracht te geven. Spinoza beoogt hiermee aan te tonen,
dat zijn wetenschappelijke aanpak van het eerste hoofdstuk, waarbij als het ware de tegenstelling
tussen de theorie en de praktijk van de politica door de wiskundige benadering ‘verzoend’” worden,
niet alleen voor een paar mensen geldt, maar de ‘gehele natuur’ omvat. De openheid, die zowel in de
Ethica heerst met betrekking tot het menselijk leven (uitlopend op deel V ‘de libertate humana’) als in
de TTP met betrekking tot het politiecke leven (het doel van de staat is vrijheid), loopt daarmee in de
TP ernstig gevaar.

Dit betekent niet, dat de TP geen helder betoog kent. De betoogtrant van de TP is echter niet de streng
bewijzende vorm van de Ethica met definities, axiomata, stellingen etc., ook niet de beschrijvende
vorm van de TTP, maar een tussenvorm, overeenkomstig de opzet van een samenvatting de Ethica en
de TTP. Daarbij wordt in elke paragraaf als het ware een stap genomen, die bij elke onderdeel eindigt
met een definitie of een conclusie.

Hoofdstuk 2 is als volgt opgebouwd:

Par. 1 Aankondiging van samenvatting van de Ethica en de TTP.

Par 2 - 4 Vanuit de ‘idealis essentia van de ‘res naturales’ uitlopend op de definitie van het begrip ‘ius
naturae’ in par. 4:



Per jus itaque naturae intelligo ipsas naturae
leges seu regulas, secundum quas omnia
fiunt,

hoc est, ipsam naturae potentiam

Onder het natuurecht versta ik niets anders dan
de wetten of de regels van de natuur,
volgens welke alles geschiedt,

dat wil zeggen: niets anders dan het vermogen
van de natuur.

Par . 5 - 8 Vanwege de cupiditates (begeerte’s) van de mensen, die niet beantwoorden aan de ‘idealis
essentia’ van de ‘res naturales’ volgt vanuit deze definitie van het ius naturae de conclusie in par. §:

§ 8. Concludimus itaque,

(par. 7) in potestate uniuscujusque hominis non
esse

ratione semper uti et in summo humanae
libertatis fastigio esse;

et (par. 6) tamen unumquemque semper

quantum in se est conari suum esse conservare,

et (quia unusquisque tantum juris habet

quantum potentia valet) quicquid unusquisque,

sive sapiens sive ignarus, conatur et agit, id

summo naturae jure conari et agere.

Ex quibus sequitur jus et institutum naturae, sub
quo omnes nascuntur homines et maxima ex
parte vivunt, nihil nisi quod nemo cupit et quod
nemo potest prohibere,

non contentiones, | Vb22 non odia, non iram,
non dolos, nec absolute aliquid, quod appetitus
suadet, aversari.

Nec mirum;

nam natura non legibus humanae rationis, quae
non nisi hominum verum utile et
conservationem intendunt, continetur,

sed infinitis aliis, quae totius naturae, cujus
homo particula est, aeternum ordinem
respiciunt,

ex cujus sola necessitate omnia individua certo
modo determinantur ad existendum et
operandum.

Quicquid ergo nobis in natura ridiculum,
absurdum, aut malum videtur,

id inde est,

quod res tantum ex parte novimus,

totiusque naturae ordinem et cohaerentiam
maxima ex parte ignoramus,

et quod omnia ex praescripto nostrae rationis ut
dirigerentur volumus:

Wij concluderen derhalve,

(1 vanuit de rede / vrijheid) dat het niet in de

macht van ieder mens is

om altijd de rede te gebruiken en op de top van
de menselijke vrijheid te zijn;

en (2 vanuit de dreigende ondergang van het

‘zijn”) dat toch eenieder altijd, voorzover hij in

zichzelf is, zijn ‘zijn’ tracht te behouden en

(omdat eenieder zoveel recht heeft als het

vermogen waard is) al wat eenieder, hetzij wijs,

hetzij dwaas, tracht en doet, hij dat met het

hoogste recht van de natuur tracht en doet.

(‘zijn’ naar ‘rede’) Hieruit volgt, dat het recht
en de instelling van de natuur, waaronder alle
mensen geboren worden en voor het grootste
deel leven, niets verhindert behalve wat
niemand begeert en wat niemand vermag,

dat het zich niet keert tegen twisten, haat,
toorn, listen, noch absoluut iets, wat het
verlangen aanraadt.

(‘rede’ naar ‘zijn’)

Het is ook niet verwonderlijk,

want de natuur bevat niet alleen de wetten van
de menselijke rede, die alleen op het waarlijk
nuttige en op het behoud van mensen gericht
zijn, maar ook oneindig andere zaken, die
betrekking hebben op de eeuwige orde van de
hele natuur, waarvan de mens een deeltje is;
alleen uit de noodzaak (van deze natuur)
worden alle individuen op een vaste wijze
bepaald om te bestaan en te werken.

Alles wat ons derhalve in de natuur belachelijk,
absurd of slecht lijkt,

dat s,

(1) omdat wij de dingen slechts gedeeltelijk
kennen,

en de orde en de samenhang van de hele natuur
voor het grootste deel niet kennen,

(2) en omdat wij willen, dat allen zich naar het
voorschrift van onze rede zou richten:



cum tamen id, quod ratio malum esse dictat, non
malum sit respectu ordinis et legum universae
naturae, sed tantum solius nostrae naturae
legum respectu. [280]

Par9-17

terwijl toch, datgene wat de rede dicteert dat
kwaad is, niet kwaad is met betrekking tot de
orde en de wetten van de sele natuur, maar
alleen met betrekking tot de wetten van onze
natuur.

Nadat in het derde en middelste deel gezegd is, dat alles in de natuur een reden heeft, die wij

met onze beperkte reden niet kunnen overzien, wordt dit in het volgende deel uitgewerkt met
betrekking tot de staat. Het ‘totalitaire’ van deze opvatting heeft, hoe goed bedoeld ook, tot gevolg,
dat de staat, zoals Spinoza die hier formuleert een gevaarlijke macht heeft, die op een dergelijke

uitgesproken manier in de TTP niet voorkomt.

§ 15. Cum autem (per art. 9 hujus cap.) in statu
naturali tamdiu unusquisque sui juris sit,
quamdiu sibi cavere potest, ne ab alio
opprimatur,

et unus solus frustra ab omnibus sibi cavere
conetur,

hinc sequitur,

(1) quamdiu jus humanum naturale
uniuscujusque potentia determinatur et
uniuscujusque est, tamdiu nullum esse,

(2) sed magis opinione quam re constare,

quandoquidem nulla ejus obtinendi est
securitas.

Et certum est, unumquemque tanto minus posse
et consequenter tanto minus juris habere, quanto
majorem timendi causam habet.

His accedit, quod homines vix absque mutuo
auxilio vitam sustentare et mentem colere
possint;

atque adeo concludimus, jus naturae, quod
humani generis proprium est, vix posse concipi,
nisi ubi homines jura habent communia,

qui simul terras, quas habitare et colere possunt,
sibi vindicare,
seseque munire, vimque omnem repellere,

et ex communi omnium sententia vivere
possunt.

Nam (per art. 13 hujus cap.) quo plures in unum
sic conveniunt, eo omnes simul plus juris
habent;

et si Scholastici hac de causa, quod scilicet
homines in statu naturali vix sui juris esse
possunt, velint hominem animal sociale dicere,
nihil habeo, quod ipsis contradicam.

Aangezien echter (volgens par 9 van dit
hoofdstuk) in de natuurlijke staat een ieder
zolang rechtens van zichzelf is, zolang hij
zichzelf kan verweren, zodat hij niet door een
ander onderdrukt wordt,

en aangezien één alleen tevergeefs zal trachten
zichzelf te verweren,

volgt daaruit,

dat zolang het natuurlijk menselijk recht door
het vermogen van eenieder bepaald wordt en
van eenieder is, het zolang nietig is,

en dat het meer in de fantasie dan in
werkelijkheid vaststaat,

omdat er geen enkele zekerheid is om het te
verwerven.

En het is zeker, dat eenieder zoveel minder
vermag en dientengevolge zoveel minder recht
heeft, naarmate hij meer reden tot vrees heeft.
Hierbij komt, dat mensen zich zonder
wederzijdse hulp nauwelijks in leven kunnen
houden en hun geest kunnen ontwikkelen;

en daarom concluderen wij , dat het natuurecht,
dat het menselijk geslacht eigen is, nauwelijks
opgevat kan worden, behalve waar mensen
gemeenschappelijke rechten hebben,

waar zij gezamenlijk het land, dat zij kunnen
bewonen bebouwen, voor zich opeisen,

en waar zij zich kunnen beschermen en alle
geweld weerstaan,

en op grond van een voor allen
gemeenschappelijke opvatting kunnen leven.
Want (volgens par 13 van dit hoofdstuk) hoe
meer mensen aldus bijéén samenkomen , des te
meer recht hebben zij gezamenlijk;

en als de Scholastici om wille van het feit, dat
mensen in de natuurlijke staat nauwelijks
rechtens van zichzelf zijn, de mens een sociaal
dier willen noemen, heb ik niets om juist hen
tegen te spreken.



§ 16. Ubi homines jura communia habent
omnesque una veluti mente ducuntur, certum est
(per art. 13 hujus cap.) eorum unumquemgque
tanto minus habere juris, quanto reliqui simul
ipso potentiores sunt,

hoc est, illum revera jus nullum in naturam |
vb28 ha|bere [282] praeter id, quod ipsi commune
concedit jus.

Caeterum* quicquid ex communi consensu ipsi
imperatur teneri exequi, vel (per art. 4 hujus
cap.) jure ad id cogi.

§ 17. Hoc jus, quod multitudinis potentia
definitur, imperium appellari solet.

Atque hoc is absolute tenet, qui curam
reipublicae ex communi consensu habet,

nempe jura statuendi, interpretandi et abolendi,
urbes muniendi, de bello et pace decernendi,
etc.

Quod si haec cura ad concilium pertineat, quod
ex communi multitudine componitur, tum
imperium democratia appellatur;

si autem ex quibusdam tantum selectis,
aristocratia;

et si denique reipublicae cura et consequenter
imperium penes unum sit, tum monarchia
appellatur.

Par 18 - 24

Waar mensen gemeenschappelijke rechten
hebben en allen als het ware door één geest
geleid worden, is het zeker (volgens par 13 van
dit hoofdstuk), dat eenieder van hen zoveel
minder recht heeft, als de overigen tezamen
vermogender zijn dan hij,

dat wil zeggen, dat hij waarlijk geen enkel recht
over de natuur heeft, behalve datgene wat het
gemeenschappelijk recht juist hem toestaat.
Voor het overige is hij gehouden om alles uit te
voeren wat in gemeenschappelijke consensus
bevolen wordt, of wordt hij daartoe (volgens
par. 4 van dit hoofdstuk) rechtens daartoe
gedwongen.

Dit recht , wat door het vermogen van de
menigte wordt bepaald, wordt gewoonlijk
gezagsuitoefening genoemd.

En diegene beschikt hierover in absolute zin,
die met gemeenschappelijke consensus de zorg
voor de staat heeft,

namelijk de wetgeving, het interpreteren en het
afschaffen van wetten,

de verdediging van steden, de beslissing over
oorlog en vrede etc.

Indien deze zorg toekomt aan een raad, die uit
de gemeenschappelijke menigte wordt
samengesteld, dan wordt de gezagsuitoefening
democratie genoemd,

indien echter slechts uit enkele uitverkorenen,
(wordt het) een aristocratie (genoemd);

en indien tenslotte de zorg voor de staat en
dientengevolge de gezagsuitoefening bij een
enkeling is, dan wordt het een monarchie
genoemd.

Het toch enigszins totalitaire karakter van de bovenstaande staat wordt in het slotdeel onder meer
uitgewerkt, doordat Spinoza zegt, dat niet de enkele mens, maar allen de staat kan zondigen.

HET MIDDEN VAN HOOFDSTUK 3, VAN ‘T RECHT DER OPPERMACHTEN, DE JURE SUMMARUM POTESTATUM

Het midden van hoofdstuk 3 wordt gevormde door de volgende tekst:



§ 10. Nam objici nobis potest,

an status civilis,

et subditorum obedientia qualem in statu civili requiri
ostendimus,

non tollat religionem, qua Deum colere tenemur.

Sed si rem ipsam perpendamus, nihil reperiemus,
quod possit scrupulum injicere.

Mens enim, quatenus ratione utitur, non summarum
potestatum, sed sui juris est (per art. 11 cap.
praeced.).

Atque adeo vera Dei cognitio et amor nullius imperio
subjici potest,

ut nec erga proximum charitas (per art. 8 hujus cap.);

et si practerea consideremus summum charitatis
exercitium esse illud, quod ad pacem tuendam
et concordiam conciliandam fit,

non dubitabimus, illum revera suo officio functum
esse,
qui unicuique tantum auxilii fert, quantum
jura civitatis, hoc est concordia et
tranquillitas, concedunt.

Ad externos cultus quod attinet, certum est, illos ad

veram Dei cognitionem et amorem, qui ex ea
necessario sequitur, nihil prorsus juvare nec
nocere posse;

atque adeo non tanti faciendi sunt,

ut propter ipsos pax et tranquillitas publica pertur|bari

289] me|reatur.

Vb46 Caeterum certum est me jure naturae, hoc est
(per art. 3 praec. cap.) ex divino decreto, non
esse religionis vindicem.

Nam nulla mihi est, ut olim Christi discipulis,
potestas ejiciendi* spiritus immundos et
faciendi miracula,

quae sane potestas adeo necessaria est ad
propagandam religionem in locis ubi
interdicta est,

ut sine ipsa non tantum oleum et opera, ut ajunt,
perdatur,

sed plurimae insuper creentur molestiae,

cujus rei funestissima exempla omnia viderunt
saecula.

Want men zou ons kunnen tegenwerpen,

of de burgerlijke staat ,

- en de gehoorzaamheid van de onderdanen, zoals wij
aantoonden, dat zij in de burgerlijke staat
vereist wordt, -

de religie, waardoor wij gehouden zijn God te
vereren, niet opheft.

Maar als wij deze zaak nauwkeurig onderzoeken,
zullen wij niets vinden, dat een bezwaar op
kan werpen.

A. Immers de geest, voorzover zij de rede gebruikt, is
niet rechtens van de hoogste overheid, maar
van zichzelf (volgens par. 11, voorgaande
hoofdstuk).

B. En daarom kan de ware kennis en liefde van God
aan geen enkele gezagsuitoefening
onderworpen worden,

evenmin de liefde jegens de naaste (volgens par. 8
van dit hoofdstuk)

C. en indien wij bovendien overwegen, dat de beste
beoefening van liefde datgene is, wat (men
doet) om de vrede te bewaren en de eendracht
te bevorderen,

zullen wij er niet aan twijfelen, dat diegene waarlijk
zijn plicht heeft gedaan,

die aan een ieder zoveel hulp verleent, als de wetten
van de staat, dat wil zeggen eendracht en rust,
toelaten.

A. Wat de uiterlijke eredienst betreft, is het zeker, dat
zij voor de ware kennis en liefde van God, die
er noodzakelijk uit volgt, totaal niets kan
helpen noch schaden,;

en dat er daarom niet zoveel gedaan moet worden,

opdat het vanwege (de eredienst) verdient de

publieke vrede en rust te verstoren.

B. Voor het overige is het zeker, dat ik rechtens de
natuur, dat wil zeggen volgens goddelijk
besluit (vanwege par. 3 van het voorgaande
hoofdstuk) niet de beschermer van de religie
ben.

Want ik heb geen enkele macht, zoals vroeger de
discipelen van Christus, om onreine geesten
uit te werpen en wonderen te doen,

welke macht toch noodzakelijk is om de religie te
verspreiden naar plaatsen, waar het verboden
is,

zodat zonder deze niet alleen alle moeite tevergeefs

is
(olie en werken verloren gaan, zoals ze
zeggen),

maar bovendien de grootste moeilijkheden geschapen
worden,

waarvan alle eeuwen de meest noodlottige
voorbeelden gezien hebben.



Unusquisque igitur, ubicunque sit, Deum potest vera C. Derhalve kan iedereen, waar hij ook maar is, God

religione colere, sibique prospicere, met de ware religie vereren, en voor zichzelf
quod viri privati officium est. zorgen,
hetgeen de plicht is voor de privé persoon.
Caeterum cura religionis propagandae Deo vel Maar de zorg om de religie te verspreiden moet aan
summis potestatibus, quibus solis incumbit God of de hoogste macht, die zich alleen erop
reipublicae habere curam, committenda est. toeleggen om zorg te hebben voor de publicke

zaak, overgelaten worden.
Sed ad propositum revertor. Maar laat ons tot het onderwerp terugkeren.

De tekst opent met de nadruk op de gehoorzaamheid van de onderdanen aan de burgerlijke staat, hetgeen in de
voorgaande tekst ter sprake is gekomen. De interne eenheid van de burgerlijke staat is volgens Spinoza in het
geding. Na het bovenstaande midden komen de externe relaties van een burgerlijke staat aan de orde, zoals
oorlog en vrede met andere staten. Dezelfde zaak van de verhouding intern / extern kunnen we ook in het
bovenstaande midden opmerken. Immers nadat Spinoza de vraag opgeroepen heeft of de gehoorzaamheid van de
onderdanen aan de burgerlijke staat de religie niet opheft, dat wil zeggen of de gehoorzaamheid van de
onderdanen aan de staat niet direct samenvalt met de gehoorzaamheid aan God, wordt het antwoord eerst
gegeven in de geest van de kennis en liefde van God, die vanuit de rede niet onderworpen is aan enige
gezagsuitoefening; en vervolgens met het oog op de uiterlijke cultus, die aan een heerlijke relativering
onderworpen worden. Met beide invalshoeken kunnen wij van harte instemmen. Echter niet met de conclusie, die
Spinoza met het oog op de staat eraan verbindt:

1. Spinoza constateert, dat de beste uitoefening van de liefde datgene is, wat men doet om de vrede te bewaren en
de eendracht te bevorderen en brengt dat in relatie met de gang van zaken in de staat. Hij noemt daarbij de wetten
van de staat, die eendracht en rust toelaten, waarbij opvalt dat nu niet de woorden ‘vrede en eendracht’, maar
‘eendracht en rust’ klinken. Wij nemen aan, dat Spinoza met dit chiasme ‘vrede - eendracht / eendracht - rust’ ons
subtiel waarschuwt om niet al te snel van een directe relatie uit te gaan. Maar hoe gevaarlijk deze subtiliteit kan
worden, maakt de richting van het betoog over de ‘externe cultus’ duidelijk.

2. In eerste instantie stelt Spinoza terecht, dat men aan de uiterlijke eredienst niet zoveel waarde moet hechten.
Daarna brengt hij de persoonlijke onmacht naar voren om de religie te verspreiden (zie ook TTP, Hoofdstuk 19,
par. 13). De vergelijking met de discipelen van Christus maakt duidelijk, dat Spinoza zich rekenschap wil geven
van het verschil in de uiterlijke omstandigheden. In de 17% ecuw is het ‘corpus christianum’ nog volop aanwezig,
in de 1%° eeuw moest dat nog gevestigd worden. Spinoza kon niet voorzien hoe de historische ontwikkelingen in
de eeuwen na hem het voor hem onvoorstelbare mogelijk hebben gemaakt: de teloorgang van het ‘corpus
christianum’. Naast de opkomst van de natuurwetenschappen in de 18% en 19% eeuw hebben ook schokkende
politieke gebeurtenissen in de 20°° eeuw daartoe bijgedragen: twee dood en verderf zaaiende wereldoorlogen, die
hun oorsprong in het door en door ‘christelijke’ Europa hebben gekend. Als wij deze gebeurtenissen tot ons door
laten dringen, waarbij een staat monsterachtige trekken kan krijgen, is het opvallend dat Spinoza kan schrijven:

Maar de zorg om de religie te verspreiden moet aan God of de hoogste macht, die zich alleen erop toeleggen om
zorg te hebben voor de publieke zaak, overgelaten worden.

Deze tekst vraagt om religiekritiek, die het uitgangspunt van de TTP vormt! Immers zaken als ‘religie
verspreiden’, religie als waarborg ‘van vrede en eendracht, eendracht en rust’ vragen om een kritische toelichting
en uitleg, zodat zij niet door schurken misbruikt kunnen worden. Het grote belang van de opening van de
religiekritiek in de TTP wordt hiermee duidelijk.

Evenals de religiekritiek in het midden van hoofdstuk 3 gemist wordt, zo wordt in de omlijsting van dit midden
de ideologiekritiek gemist. Bij die omlijsting gaat het in de par. 2 - 9 over de innerlijke structuur van het ‘jus
summarum potestatum’, van de hoogste overheid; in de par. 11 - 17 over de de relaties tussen de staten onderling.
In de twintigste eeuw is pijnlijk duidelijk geworden hoe een staat zelf tot ‘ideologie’ kan worden.

10



HET MIDDEN VAN HOOFDSTUK 4, WELKE ZAKEN VAN STAAT ALLEENLIJK VAN DE BESTIERING DER
OPPERMACHTEN AFHANGEN, QUAENAM NEGOTIA POLITICA A SUMMARUM POTESTATUM GUBERNATIONE
PENDEANT

Sed quaeri solet, an summa potestas legibus
adstricta sit et consequenter an peccare possit.

Verum quoniam legis et peccati nomina non
tantum civitatis jura, sed etiam omnium rerum
naturalium et apprime rationis communes
regulas respicere solent, non possumus absolute
dicere, civitatem nullis adstrictam esse |

vbs6 legibus, seu peccare non posse.

Nam si civitas nullis legibus seu regulis, sine
quibus civitas non esset civitas, adstricta esset,
tum civitas non ut res naturalis sed ut chimaera
esset contemplanda.

Peccat ergo civitas, quando ea agit vel fieri
patitur, quae causa esse possunt ipsius ruinae;

atque tum [293] eandem eo sensu peccare
dicimus, quo philosophi vel medici naturam
peccare dicunt,

et hoc sensu dicere possumus, civitatem
peccare, quando contra rationis dictamen
aliquid agit.

Est enim civitas tum maxime sui juris, quando
ex dictamine rationis agit (per art. 7 praeced.
cap.); quatenus igitur contra rationem agit,
eatenus sibi deficit seu peccat.

Atque haec clarius intelligi poterunt, si
consideremus quod, cum dicimus
unumquemgque posse de re, quae sui juris est,
statuere quicquid velit, haec potestas non sola
agentis potentia, sed etiam ipsius patientis
aptitudine definiri debet.

Si enim ex. gr. dico, me jure posse de hac
mensa quicquid velim facere, non hercle
intelligo, quod jus habeam efficiendi, ut haec
mensa herbam comedat.

Sic etiam, tametsi dicimus homines non sui sed
civitatis juris esse, non intelligimus, quod
homines naturam humanam amittant et aliam
induant,

atque adeo quod civitas jus habeat efficiendi, ut
homines volent,

11

Maar gewoonlijk wordt de vraag gesteld, of de
hoogste macht aan wetten gebonden is en
dientengevolge of hij kan zondigen.

Doch omdat de namen ‘wet’ en ‘zonde’
gewoonlijk niet alleen op de rechten van de
staat, maar ook betrekking hebben op de
gemeenschappelijke regels van alle natuurlijke
zaken en vooral van de rede, kunnen wij niet
absoluut zeggen, dat de staat aan geen wetten
gebonden is, of niet kan zondigen.

Want indien de staat door geen wetten of regels,
zonder welke de staat geen staat zou zijn,
gebonden was, dan zou de staat niet als een
natuurlijke zaak, maar als een hersenschim
moeten worden beschouwd.

Een staat zondigt dus, wanneer hij datgene doet
of laat geschieden, wat de oorzaak van zijn
ondergang zou kunnen zijn;

en dan zeggen wij, dat hij in die zin zondigt,
waarin filosofen of artsen zeggen, dat de natuur
zondigt,

en in deze zin kunnen wij zeggen, dat de staat
zondigt, wanneer hij iets tegen de eisen van de
rede doet.

Immers de staat is dan het meest rechtens
vanzichzelf, wanneer hij volgens de eis van de
rede handelt (volgens par 7 van het voorgaande
hoofdstuk); voorzover hij derhalve tegen de
rede handelt, in zoverre doet hij zichzelf tekort
of zondigt hij.

En dit kan duidelijker begrepen worden , indien
wij beschouwen dat, wanneer wij zeggen dat
een ieder over de zaak, die rechtens van hemzelf
is, kan stellen wat hij wil, deze macht niet
alleen door het vermogen van de handelende
persoon, maar ook door de geschiktheid van de
lijdende persoon moet worden bepaald.

Immers indien ik bijv. zeg, dat ik rechtens van
deze tafel kan maken wat ik wil, versta ik
waarachtig daaronder niet, dat ik het recht heb
om te bewerkstelligen, dat deze tafel gras gaat
eten.

Zo ook, hoewel wij zeggen, dat de mensen niet
rechtens van zichzelf, maar van de staat zijn,
verstaan wij daar niet onder, dat mensen hun
menselijke natuur verliezen en een andere
natuur aannemen,

en evenmin dat de staat het recht heeft te
bewerkstelligen, dat mensen viiegen,



vel, quod aeque impossibile est, ut homines cum
honore adspiciant ea, quae risum movent vel
nauseam;

sed quod quaedam circumstantiae occurrant,
quibus positis ponitur subditorum erga civitatem
reverentia et metus,

et quibus sublatis metus et

reverentia et cum his civitas una tollitur.
Civitas itaque, ut sui juris sit, metus et
reverentiae causas servare tenetur, alias civitas
esse desinit.

Nam iis vel ei, qui imperium tenet, acque
impos|sibile vbss est, ebrium aut nudum cum
scortis per plateas currere, histrionem agere,
leges ab ipso latas aperte violare seu
contemnere,

et cum his majestatem servare,

ac impossibile est simul esse et non esse;

subditos deinde trucidare, spoliare, virgines
rapere, et similia, metum in indignationem et
consequenter statum civilem in statum
hostilitatis vertunt.

1
Korte schets van de eeuwen na Spinoza

of wat even onmogelijk is, dat mensen met
respect opzien naar wat lach of walging
teweegbrengt.,

Maar wel dat bepaalde omstandigheden zich
kunnen voordoen, waarbij vastgesteld is dat
daarmee eerbied en vrees jegens de staat
voorgesteld wordt

en wanneer zij opgeheven zijn, wordt de vrees
en de eerbied, ja de éne staat opgeheven.

De staat is er dus, opdat zij rechtens van
zichzelf'is, eraan gehouden de zaken van vrees
en eerbied in stand te houden, anders houdt hij
op staat te zijn.

Want voor hen, die het gezag onderhouden is
het even onmogelijk, dronken en naakt met
hoeren over de straat te lopen, theater te spelen,
de door hemzelf uitgevaardigde wetten te
overtreden of te verachten en hiermee de
waardigheid in stand te houden,

als het onmogelijk is tegelijk te zijn en niet te
zijn;

vervolgens doen het vermoorden, plunderen van
onderdanen, het ontvoeren van meisjes en
dergelijke de vrees verkeren in
verontwaardiging en dientengevolge de
burgerlijke staat in een staat van vijandschap.

In de Tractatus Politicus is er de neiging om tot een alomvattende samenvatting te komen
onder de noemer van ‘de natuur’. Die neiging van een alomvattende samenvatting kondigt als
het ware de 18% eeuw aan, waarvan bijv. Leibniz (1646 - 1716) met zijn ‘monadenleer’ een
karakteristieke gestalte is. Maar niet alleen Leibniz, ook het scepticisme van Hume en het
rationalisme van Kant zijn typische gestaltes uit de 18% eeuw, waarbij de hele werkelijkheid

nog onder é¢én noemer kon worden samengevat.

In de 19% eeuw komt de systematiek van die éne noemer als het ware in beweging. Aan
talrijke ‘ontdekkingen’ van de 19% eeuw is dit te illustreren: de evolutieleer van Darwin, de
theorie van de elektromagnetische velden van Maxwell (niet voor niets Angelsaksische
ontdekkingen), aan het historisch idealisme van Hegel en het historisch materialisme van

Marx (niet voor niets Duits-taligen).

Na de bewegelijkheid van de 19% eeuw komt toch eigenlijk in de 20°° eeuw de crisis: de twee
wereldoorlogen, de teloorgang van de ideologieén als die van het marxisme, socialisme en de
‘christelijke zuil’. In de TTP is de crisis in drie gestaltes al in de kern aanwezig is: 1. de
religiekritiek, 2. de bijbelkritiek, 2 de ideologiekritiek.

Door de TTP waait echter een geest van ‘vrijheid’, die deze kritiek teweegbrengt. De
kernvraag aan het begin van de 21%¢ eeuw lijkt mij te de vraag te zijn, of de vrijheid (vrije
markt, vrijheid van meningsuiting, vrijheid van godsdienst, etc.) aanleiding is tot westerse
arrogantie Of tot religiekritiek, bijbelkritiek en ideologiekritiek, waarmee Spinoza in de TTP
aan het begin van de moderne tijd begonnen is en die aan het begin van de 21%° eeuw opnieuw

onder woorden gebracht moet worden.



