
Een kleine inleiding tot Spinoza

I
Tijdens zijn leven (1632 - 1677) heeft Spinoza twee publicaties kunnen verzorgen. Zijn
overige werken, o.a het hoofdwerk de Ethica, zijn postuum door vrienden gepubliceerd. Het
eerste werk van Spinoza, dat het daglicht zag, was een bewerking van de Principia
Philosophiae van Descartes (1596 - 1650). De Principia Philosophiae van Descartes zou je
kunnen karakteriseren als een werk, dat op basis van het beroemde ‘cogito ergo sum’ (ik
denk, dus ik ben) een nieuw wereldbeeld ontwierp. Bij dat wereldbeeld stond niet meer ‘God’
centraal, maar de temidden van alle twijfels zelfbewust denkende mens. Descartes doet z’n
best om zich bij dat alles toch als een trouw lid van de kerk voor te doen. Maar voor een kerk,
die als vanzelfsprekend van God denkt te kunnen uitgaan, zal deze stap van Descartes, waarin
de moderne zelfbewuste mens zich aankondigt van grote invloed zijn. Dat kunnen we op dit
moment, aan het begin van het derde millennium met de gemakkelijke wijsheid achteraf
zonder meer vaststellen. Opvallende paradox is overigens dat het wereldbeeld van Descartes
met een merkwaardige gesloten vanuit de wiskunde opgebouwde mechanica door de fysica
van Newton is opengebroken en weerlegd. Voor Descartes bijv. was een werking op afstand
ondenkbaar, terwijl dat voor Newton met de valwetten van de zwaartekracht fundamenteel
was (bijv. invloed van de maan op eb en vloed van de zee). Dit zou een eerste signaal kunnen
zijn, dat niet het wereldbeeld beslissend is in de voortgang van de geschiedenis, maar de
wijze waarop elementen van dat wereldbeeld gebruikt worden. Met de cruciale vraag: is het
wel dienstbaar aan de menselijkheid, aan de menselijke geest? Zo gebruikte Spinoza in zijn
eerste werk ‘Renati Des Cartes Principiorum Philosophiae’ (1663) de eerste twee delen van
de Principia van Descartes als een voorbereiding in de richting van het aanhangsel ‘Cogitata
metaphysica’, ‘Metafysische gedachten’, waarin (ondertitel) ‘enigszins moeilijke kwesties,
die zich voordoen zowel in het algemene als in het bijzondere deel van de metafysica omtrent
(1) het zijnde en zijn aandoeningen, (2) God en zijn attributen en (3) de menselijke geest kort
worden verklaard’. Van cruciaal belang is, dat Spinoza in dit voorstadium van zijn
hoofdwerk, de Ethica, geen gesloten wereldbeeld ontwerpt, maar de lezer als het ware
uitnodigt om met hem mee te denken, waarbij hij in navolging van Descartes nog allerlei
middeleeuws-scholastische terminologie gebruikt, die een moderne lezer aan het begin van
het derde millennium vreemd overkomt. Daarmee wordt duidelijk dat we ons met Descartes
en Spinoza aan het begin van de moderne tijd bevinden, een tijd die zich ontworstelt aan het
middeleeuwse scholastische denken. 
Op grond van zijn eerste werk ontving Spinoza nog een uitnodiging om hoogleraar in
Heidelberg te worden, die hij beleefd maar beslist afsloeg, omdat hij bang was daarmee zijn
vrijheid te verkwanselen. Dat die vrijheid bedreigd werd wordt duidelijk, als wij de
titelpagina’s van de twee werken, die tijdens het leven van Spinoza verschenen zijn, met
elkaar vergelijken. In het eerste werk worden nog de auteur, Benedictus de Spinoza en de
uitgever Riewerts te Amsterdam vermeld, maar in het tweede werk, Tractatus Theologico-
Politicus (1670) wordt de auteur niet genoemd, terwijl als uitgever Künraht in Hamburg
aangeduid wordt. In werkelijkheid wordt het werk echter weer bij Riewerts in Amsterdam
gedrukt. Het is duidelijk, dat door het laten verschijnen van de teksten van Spinoza allerlei
machtsposities worden aangetast, zodat het enkele jaren later officieel verboden zal worden.
Eigenlijk is dat heel vreemd, want de ondertitel van de Tractatus Theologico-Politicus laat
ons horen, dat Spinoza op niets anders dan ‘vroomheid en vrede’ uit is: ‘aangetoond wordt,
dat men de vrijheid van filosoferen niet alleen kan toestaan met behoud van de vroomheid en
de vrede in de staat, maar men haar niet kan opheffen zonder tevens de vrede in de staat en
zelfs de vroomheid op te heffen’. ‘Vroomheid’ is in dit verband niet een of ander vaag



religieus gevoel, maar dapperheid om te zeggen, wat je vindt dat er gezegd moet worden. De
vrijheid daartoe kan niet anders dan tot vrede in de staat leiden en de vrede in de staat is met
een dergelijke vrijheid gediend. U voelt wel: hier is allerminst sprake van een wilde
revolutionair, die bestreden moet worden. Het verbod op het werk zegt meer over de mensen,
die hoogmoedig en tegelijkertijd angstig een verbod uitspreken, dan over het werk zelf. Dat
Spinoza in dit werk daarnaast bijbelgetrouw wil zijn maakt de bijbeltekst op de titelpagina
duidelijk (1 Joh 4, 13): ‘Hieraan onderkennen wij dat wij in God blijven en God in ons, dat hij
ons van zijn geest gegeven heeft’. 
De andere werken van Spinoza zijn na zijn overlijden op 21 februari in 1677 postuum in
hetzelfde jaar 1677 gepubliceerd. Zij bevonden zich in een lessenaar, die met trekschuit naar
Amsterdam werd vervoerd en zijn daar bij Riewerts gedrukt. Op de titelpagina wordt nu geen
enkele uitgever vermeld en de auteur van de ‘Opera Posthuma’ wordt als B.d.S. aangeduid.
De ‘Opera Posthuma’ bevatten:
1. Ethica, ordine geometrica demonstrata - Ethica, door een meetkundige orde bewezen; - het
hoofdwerk, dat geen ethiek bevat, zoals wij dat verstaan: een leer over goed en kwaad. Als je
de inhoud kort zou willen samenvatten, dan zou gezegd kunnen worden, dat het werk gaat
over het handelen van God en mens, waaraan de hele ons omgevende werkelijkheid
dienstbaar wordt gemaakt en daarmee erop betrokken is. 
2. Politica; - een politieke verhandeling, het laatste werk, dat onvoltooid is;
3. Tractatus de Emendatione intellectus, Verhandeling over de verbetering van het begrip; -
een vroeg werk;
4. Epistolae, Brieven en de antwoorden erop; Spinoza heeft met velen gecorrespondeerd. o.a.
Leibniz, de bekende filosoof, Boyle, de natuurkundige,  Oldenburg, secretaris van de
Londense Royal Society
5. Compendium Grammaticae Linguae Hebraeae; een grammatica van de Hebreeuwse taal.
Naast deze nalatenschap werden er in de loop van de tijd nog drie werkjes aan Spinoza
toegeschreven:
1. Korte verhandeling van God, de mens en zijn welstand. Deze tekst was spoorloos
verdwenen en werd na 1852 ontdekt en wordt als authentiek van Spinoza afkomstig
gewaardeerd. De tekst is in 1980 voorbeeldig uitgegeven door de Italiaan Filippo Mignini.
Daarmee wordt duidelijk dat Spinoza, die na zijn overlijden lange tijd ‘obscuur’ was
geworden, in de twintigste eeuw wereldwijd bestudeerd wordt.
2 en 3. Twee kleinere werkjes: ‘Stelkonstige reeckening van den regenboog’ en ‘Reeckening
van kanssen’. In 1983 heeft J. de Vet aangetoond, dat deze twee werkjes, die in edities van de
Opera van Spinoza uit de 19de en 20ste eeuw opgenomen waren, niet van Spinoza afkomstig
zijn, maar van de Haagse regent Salomon Dierquens. 

Uit de lotgevallen van de werken van Spinoza mag duidelijk worden, hoezeer zijn werk lange
tijd als een merkwaardige aberratie van de menselijke geest is beschouwd. We zullen straks
zien, dat dit nog vriendelijk is uitgedrukt. Het werk kwam weer in het centrum van de
belangstelling te staan, toen in 1785 Friedrich Heinrich Jacobi een boek publiceerde ‘Über die
Lehre des Spinozas in Briefen an den Herrn Moses Mendelsohn’. In de brieven ging het over
gesprekken, die Lessing (1729 - 1781), de bekende gestalte uit de Verlichting, aan het einde
van zijn leven gevoerd heeft. In die gesprekken zou Lessing zich volgens Jacobi bekeerd
hebben tot het pantheïsme van Spinoza. Moses Mendelsohn, de klassieke vertegenwoordiger
van de joodse Verlichting, de Haskalah, reageerde daar kritisch op. En zo ontstond er een
langdurige kwestie, die de geschiedenis is ingegaan als de ‘Pantheïsmusstreit’. Grof gezegd
ging het over de tegenstelling tussen een verlicht algemeen religieus pantheïsme, waarbij in
alles God gezien kan worden én een traditioneel geloof, die zich niet buiten de grenzen van de
overlevering waagt. Zoals bij een modieuze kwestie vaak het geval is, was het ‘bon ton’ om



zich met de ‘Pantheïsmusstreit’ bezig te houden. Ook Kant en Goethe hebben hun steentje
bijgedragen. Het gevolg was dat het werk van Spinoza sindsdien tot de canon van de
Westerse filosofie ging behoren. 
In de loop van de 19de eeuw werd Spinoza niet alleen gebruikt door pantheïsten, mensen die
op een verlichte manier ‘God’ centraal stelden, maar ook door materialisten, mensen, die de
materie van de natuur tot het centrum van hun leer maakten. Beiden konden zich beroepen op
het adagium ‘Deus sive natura’, God oftewel de natuur, zoals dat op een enkele plaats in het
werk van Spinoza voorkomt. Velen, die het ‘historisch materialisme’ van Marx toegedaan
waren, zagen in Spinoza een 17de eeuwse voorloper. Afgelopen voorjaar heeft de Italiaanse
hoogleraar Antionio Negri, die in de jaren tachtig van de vorige eeuw als ideoloog van de
rode brigade een gevangenisstraf uitzat en die in de gevangenis een boek over Spinoza
schreef, nog voor de vereniging ‘Het Spinozahuis’ in Rijnsburg een voordracht gehouden.
Pantheïsme en materialisme zijn als tegenpolen karakteristiek voor de 19de eeuw. Aan het slot
van mijn voordracht hoop ik duidelijk te maken, dat beiden als sleutel om het werk van
Spinoza te verstaan ongeschikt zijn. Daarbij zal ik zo kort mogelijk een nieuwe uitleg van het
bekende ‘Deus sive natura’ naar voren brengen.
Hetzelfde geldt voor twee tegenpolen, die min of meer in de twintigste eeuw sleutels
geworden zijn bij de interpretatie van het werk van Spinoza: de subjectieve gevoelsmatige
‘vrijheid van meningsuiting’ en de objectieve rationalistische ‘wetenschap’. In de wetenschap
kan immers niemand zich bij het uiten van een dwaze theorie beroepen op de vrijheid van
meningsuiting; en de vrijheid van meningsuiting kan en zal nooit leiden tot gefundeerde
wetenschap. Toch worden beiden als sleutels beschouwd tot het werk van Spinoza, getuige
het feit, dat de meest prestigieuze wetenschapsprijs Spinozaprijs gedoopt is; en getuige het
alom geprezen werk van Jonathan Israel ‘Radical Enligthment, Philosophy and the making of
modernity (2001)’, waarin de bevrijding van de mens uit de benauwende banden van geloof,
traditie en autoriteit beschreven wordt met in de hoofdrol .... Spinoza!

II
Om duidelijk te maken hoezeer wetenschap en vrijheid van meningsuiting geen sleutels
vormen om het werk van Spinoza te verstaan, wil ik eerst een klein stukje tekst van het slot
van het dertiende hoofdstuk van de Tractatus Theologico-Politicus met u bespreken. Om
vervolgens aan de hand van een overzicht met enkele grote lijnen het hele werk te schetsen. 

De conclusie aan het einde van hoofdstuk 13 (waarin hoofdstuk 12 - zie overzicht TTP - mee
resoneert) luidt als volgt:

I adeoque minime credendum opiniones 
absolute consideratas, absque respectu ad
opera, aliquid pietatis, aut impietatis
habere, 

IIa sed ea tantum de causa hominem aliquid pie, 
aut impie credere dicendum, 

quatenus ex suis opinionibus ad obedientiam 
movetur, 

vel ex iisdem licentiam ad peccandum, aut 
rebellandum sumit, 

Men moet daarom allerminst geloven, dat 
meningen, absoluut beschouwd, zonder te
kijken naar de daden, iets van vroomheid
of goddeloosheid hebben,

maar alleen om deze zaak kan men zeggen, dat 
een mens iets vrooms of iets goddeloos
gelooft:

-voor zover hij vanuit zijn meningen tot 
gehoorzaamheid gebracht wordt

-of dat hij daaruit de vrijheid ontleent om te 
zondigen of te rebelleren, 



1
Het WNT onderscheidt drie hoofdbetekenissen: 1. in sociaal (moreel) en religieus opzicht: rechtschapen, deugdzaam;2. in fysiek, fysisch opzicht: krachtig sterk; 3. in mentaal-karakterologisch opzicht: dapper, onverschrokken. Zie ook
WNT s.v. ‘goddeloos’. 

IIb ita ut, 
siquis vera credendo fiat contumax, is revera
impiam, 

& si contra falsa credendo obediens, piam habet 
fidem; 

IIc veram enim Dei cognitionem non mandatum, 
sed donum divinum esse ostendimus, 

III Deumque nullam aliam ab hominibus 
petiisse, quam cognitionem divinae suae
Justitiae, & Charitatis, 

quae cognitio non ad scientias, sed tantum ad 
obedientiam necessaria est. 

zodat,
-indien iemand door ware dingen te geloven 

eigenzinnig wordt, diegene waarlijk een
goddeloos

-en daartegenover als hij door onware dingen te 
geloven gehoorzaam wordt, hij een vroom geloof
heeft;

immers wij hebben aangetoond, dat de ware 
kennis van God niet een gebod is, maar een
goddelijke gave

en God heeft geen andere (kennis) van de 
mensen gevraagd dan de kennis van zijn
goddelijke gerechtigheid en liefde

welke kennis niet voor wetenschappen, maar 
alleen voor gehoorzaamheid noodzakelijk is.

In dit korte stukje tekst zijn het drie elementen, waaruit op te maken valt dat Spinoza niet echt
een filosoof, maar veel eerder een theoloog is. De drie elementen zijn in het betoog
aangegeven met de Romeinse cijfers I, II en III:

I. Het gaat Spinoza niet om ‘meningen’ (opiniones), maar om daden. Het gaat niet om de
wijze waarop wij ons met onze meningen in de wereld oriënteren (ons wereldbeeld), maar wat
wij met die meningen doen. Uiteraard brengt dit naar modern besef het risico met zich mee
van ‘subjectiviteit’. Immers ieder handelt naar zijn inzichten, naar zijn geaardheid, naar zijn
natuur, naar zijn levensomstandigheden verschillend.‘Objectieve waarheid’ is volgens onze
mening immers niet in ‘daden’ gegrondvest’, maar in wetmatigheden, die proefondervindelijk
wetenschappelijk kunnen worden vastgesteld. We zullen zien hoe Spinoza in de volgende
delen van dit fragment dit ‘moderne probleem’ oplost. Dan zal blijken dat niet de
eigenmachtige daden van mensen voorop gaan, maar gehoorzaamheid aan de daden van God,
waarbij de ware kennis van God verondersteld is, zodat er daden van liefde en gerechtigheid
ontstaan.

II Nadat in I in plaats van de meningen de daden centraal gesteld zijn, wordt dit in IIa
uitgewerkt. Vanuit de wending van meningen naar daden zijn er immers twee mogelijkheden:
óf de mens wordt vanuit zijn meningen tot gehoorzaamheid gebracht óf tot zondigen en
rebelleren. Dat bepaalt of hij een vroom of een goddeloos geloof heeft. Nogmaals: de
betekenis van het woord ‘vroom’ (pius) is in deze samenhang niet ‘een inwendig religieus
gevoel’, maar conform een betekenis van het woord in de 17de eeuw ‘dapper,
onverschrokken’. Als tegenhanger van het begrip ‘vroom’ (pius) betekent in deze samenhang
het begrip ‘goddeloos’ (impius) niet ‘zonder God’, maar ‘misdadig, gruwelijk, schandelijk’1.
Zowel ‘vroom’ als ‘goddeloos’ hebben in de samenhang van het betoog betrekking op de
daden, die gedaan worden: vrome daden, zijn daden, die vanuit iemands meningen in
gehoorzaamheid gedaan worden; goddeloze daden zijn daden, die vanuit iemands meningen
zondigen en rebelleren teweeg brengt. 
In een tweede moment wordt dit verder uitgewerkt, waarbij de begrippen ‘geloven’, en ook
‘waar’ en ‘onwaar’ verregaand gerelativeerd worden. Immers, iemand heeft een goddeloos



geloof, indien hij of zij door ware dingen te geloven eigenzinnig wordt; iemand heeft een
vroom geloof, indien hij door onware te geloven gehoorzaam wordt. De centrale begrippen,
waarin de relativerende omkering in deze passage plaatsvindt zijn dus de begrippen
eigenzinnigheid (contumacia) en gehoorzaamheid (oboedientia). Uiteraard wordt door deze
heldere tekstopbouw de vraag klemmend: gehoorzaam aan wat of wie?; eigenzinnig
tegenover wat of wie? Het antwoord komt in het derde moment, waarbij opnieuw over ‘waar’
gesproken wordt.
Het antwoord van het derde moment wordt niet in de mens zelf gefundeerd, maar in de
goddelijke gave (donum divinum) van de ware kennis van God aan de mens, waardoor hij tot
gehoorzaamheid gebracht wordt (ad oboedientiam movetur). Ook hier brengt Spinoza (zoals
in alle vorige momenten) weer een contrast aan, namenlijk het contrast van de
gehoorzaamheid aan de goddelijke gave met de gehoorzaamheid aan het (vermeend
goddelijke) gebod. Dit contrast is beslissend, vormt de kracht, maar tegelijk ook de zwakheid
van de redenering. Spinoza verwijst hierbij naar het voorgaande betoog in deze paragraaf.
Daarin maakt hij (op scholastieke wijze) een onderscheid tussen de wijze waarin God zich
door zijn attributen (liefde en gerechtigheid) openbaart en door zichzelf. Het eerste (de
openbaring door de attributen) brengt de donum divinum van de liefde en gerechtigheid met
zich mee. Het laatste (de kennis van God door zichzelf) doet er in de praktijk van het leven
niet toe. 
III
Spinoza besluit hoofdstuk 13 dan met de conclusie, dat God geen andere kennis van mensen
heeft gevraagd dan de kennis van zijn goddelijke gerechtigheid en liefde. Als hij daaraan
toevoegt, dat niet deze kennis niet voor de wetenschappen, maar voor de gehoorzaamheid
noodzakelijk is, dan wordt met zoveel woorden onze stelling, dat Spinoza in deze tekst geen
wetenschapper en filosoof maar een theoloog wil zijn als het ware ‘bewezen’. 

Samengevat kunnen we drie dingen naar voren brengen:

1. Niet meningen staan centraal, maar daden, zoals die uit iemands meningen te voorschijn
komen; meningen, wereldbeelden, wereldbeschouwingen worden hiermee gerelativeerd en
dienstbaar gemaakt aan het handelen;

2. Het onderscheid tussen de vroomheid (= dapperheid) van geloof en de goddeloosheid (=
schurkachtigheid) ervan wordt gefundeerd in de mate waarin iemand vanuit zijn of haar
meningen tot gehoorzaamheid gebracht wordt of waarin iemand de vrijheid neemt te zondigen
en te rebelleren; vanwege de goddelijke gave van de ware kennis van God is onze waarheid
en onwaarheid ondergeschikt: ware kennis kan tot eigenzinnigheid leiden; onware kennis tot
gehoorzaamheid;

3. God heeft geen andere kennis gevraagd dan de kennis van zijn gerechtigheid en liefde,
waaraan de wetenschappen ondergeschikt zijn.

Een andere tekst waarin de ‘gehoorzaamheid aan God’ centraal staat, is deel 9 - 10 van
hoofdstuk 14:



Ad fidem ergo catholicam ea solummodo 
dogmata pertinent, 

quae erga Deum obedientia absolute ponit, 

& quibus ignoratis, obedientia est absolute 
impossibilis; 

de reliquis autem, 
prout unusquisque, quia se ipsum melius novit, 

sibi, ad se in amore Justitiae confirmandum,
melius esse viderit, 

sentire debet. 
Et hac ratione, puto, nullum locum controversiis 

in Ecclesia relinqui: 
Nec jam verebor fidei universalis dogmata, sive 

universae Scripturae intenti fundamentalia
enumerare, 

quae (ut ex iis, quae in his duobus Capitibus 
ostendimus, evidentissime sequitur) omnia huc
tendere debent, nempe, 

(1) dari ens supremum, quod Justitiam &
Charitatem amat, 
(2) cuique omnes, ut salvi sint, obedire tenentur, 

(3) eumque cultu Justitiae, & Charitate erga 
proximum adorare, 

atque hinc facile omnia determinantur, 

quaeque adeo nulla, praeter haec, sunt.
Videlicet, 
I. Deum, hoc est ens supremum, summe justum, 

& misericordem, sive verae vitae exemplar
existere; 

qui enim nescit, vel non credit, ipsum existere,
ei obedire nequit, neque eum Judicem noscere. 

II. eum esse unicum: 
Hoc enim etiam ad supremam devotionem, 

admirationem, & amorem erga Deum absolute
requiri nemo dubitare potest. 

Devotio namque, admiratio, & amor, ex sola 
excellentia unius supra reliquos orientur. 

III. eum ubique esse praesentem, vel omnia ipsi 
patere: 

Si res ipsum latere crederentur, 

vel ipsum omnia videre ignoraretur,
de aequitate ejus Justitiae, quâ omnia dirigit, 

dubitaretur, 

vel ipsa ignoraretur. 

Tot het algemeen geloof behoren dus slechts die 
leerstellingen, 

die de gehoorzaamheid jegens God beslist 
vaststelt,

en wanneer deze onbekend zijn, is 
gehoorzaamheid beslist onmogelijk;

Over de overige (leerstellingen) echter 
zoals een ieder, omdat hij zichzelf ‘t beste kent, 

voor zich zal zien wat het beste is om zich te
bevestigen in de liefde voor de gerechtigheid,

moet hij zijn mening uitspreken.
Op deze wijze meen ik, dat er in de kerk geen 

enkele plek voor geschillen overblijft.
Ik zal dan nu ook niet meer schromen om 

leerstellingen van het universele geloof of
fundamentele bedoelingen van de universele
Schrift op te sommen,

die (zoals uit datgene wat wij in deze twee 
hoofdstukken aantoonden, zeer duidelijk
volgt) alle deze strekking moeten hebben, te
weten 

(1) dat er een opperwezen is, dat gerechtigheid 
en liefde liefheeft,

(2) aan wie allen, opdat zij behouden zullen zijn,
gehouden zijn te gehoorzamen,
(3) dat zij hem vereren door de dienst van 

gerechtigheid en liefde jegens de naaste;
en hieruit worden gemakkelijk alle zaken 

bepaald
en derhalve zijn er geen behalve deze.
Namelijk,
I dat God, dat wil zeggen een opperwezen, in de 

hoogste mate rechtvaardig en barmhartig,
oftewel een voorbeeld van het ware leven,
bestaat;

immers wie niet weet \of niet gelooft, dat hij 
bestaat, kan hem niet gehoorzamen, noch hem
als rechter kennen.

II dat hij één is: 
immers niemand kan betwijfelen, dat ook dit 

voor de hoogste verering , bewondering en
liefde jegens God beslist vereist is;

Want verering, bewondering en liefde zullen 
alleen uit de uitnemendheid van één boven
anderen ontstaan;

III dat hij alomtegenwoordig is, of dat alles voor 
hem openbaar is:

Indien wij zouden geloven, dat dingen hem 
verborgen zijn 

of indien men niet zou weten, dat hij alles ziet,
zou men aan de gelijkheid van zijn 

gerechtigheid, waarmee hij alles bestuurt,
twijfelen 

of zou men het niet kennen.



2
   Calvijn, Institutie, 3, 21, 5 - 7.

IV. ipsum in omnia supremum habere jus, 
& dominium, 
nec aliquid jure coactum, sed ex absoluto 

beneplacito, & singulari gratiâ facere: 

Omnes enim ipsi absolute obedire tenentur, ipse 
autem nemini. 

V. Cultum Dei, ejusque obedientiam in sola
Justitia, & Charitate, sive amore erga proximum
consistere. 
VI omnes, qui hac vivendi ratione Deo 

obediunt, salvos tantum esse, 
reliquos autem, qui sub imperio voluptatum 

vivunt, perditos: 
Si homines hoc firmiter non crederent, nihil 

causae esset, cur Deo potius, quam
voluptatibus obtemperare mallent. 

VII. denique Deum poenitentibus peccata
condonare: 
Nullus enim est, qui non peccet; 
si igitur hoc non statueretur, 
omnes de sua salute desperarent, 
nec ulla esset ratio, 
cur Deum misericordem crederent; 

qui autem hoc firmiter credit, 
videlicet Deum ex misericordia, & gratia, qua 

omnia dirigit, hominum peccata condonare, 

& hac de causa in Dei amore magis incenditur, 

is revera Christum secundum Spiritum novit, 
& Christus in eo.

IV dat hij op alles het hoogste recht heeft
en heerschappij (voert),
dat hij niets doet volgens recht gedwongen, 

maar (handelt) uit absoluut welgevallen en
bijzondere genade2:

immers allen zijn gehouden hem absoluut te 
gehoorzamen, maar hijzelf aan niemand.

V dat de dienst aan God en gehoorzaamheid aan
hem alleen in gerechtigheid en liefde, oftewel de
liefde jegens de naaste bestaat.
VI dat allen, die door deze wijze van leven aan 

God gehoorzamen, alleen behouden zijn.
de overigen echter, die onder de heerschappij 

van hun lusten leven, verloren zijn:
Indien mensen dit niet vast zouden geloven, zou 

er geen enkele reden zijn, waarom zij liever
God dan hun lusten zouden willen
gehoorzamen.

VII tenslotte, dat God aan hen die berouw
hebben de zonden vergeeft:
niemand is er immers, die niet zondigt;
indien derhalve dit niet gesteld wordt, 
zouden allen aan hun heil wanhopen,
en er zou geen enkele reden zijn, 
waarom zij zouden geloven in een barmhartige 

God;
wie dit echter vast gelooft, 
namelijk, dat God uit de barmhartigheid en de 

genade, waarmee hij alles bestuurt, de zonden
van de mensen vergeeft,

en (wie) daardoor in de liefde van God meer
wordt bezield,
die kent waarlijk Christus naar de geest,
en Christus is in hem.

Een voorbeeld van de wijze, waarop in de 18de eeuw Spinoza bij alle aspecten van de
bovenstaande teksten eigenzinnig wordt misverstaan is het boek van Bernard Nieuwentijt,
‘Het regt gebruik der Wereltbeschouwingen, ter overtuiginge van ongodisten en ongelovigen
aangetoont’ (vijfde druk, 1730). Bernard Nieuwentijt was burgermeester van Purmerend,
verdiepte zich in de wetenschappelijke ontwikkelingen van zijn tijd, o.a. de mechanica van
Newton en de andere nieuwe wetenschappelijke ontwikkelingen, die hij in volmaakte
overeenstemming zag met de Bijbel. De ongelovigen, de rooms-katholieken, de ongodisten,
de spinozisten, konden dit ‘regt gebruik der wereltbeschouwingen’ niet meemaken, dat was
alleen voor de Protestanten bestemd. Nieuwentijt is een typisch voorbeeld van het
absolutisme van de 18de eeuw, waarin men wetenschap en geloof naadloos in elkaar zag
overgaan, zoals vele zgn fysico-theologen deden. Kerkelijk gesproken zou men nu
Nieuwentijt als ‘vrijzinnig’ moeten bestempelen. Zo vrijzinnig zelfs, dat aan hem een deeltje
gewijd is in de reeks ‘Geschiedenis van de wijsbegeerte in Nederland’, met de titel ‘Bernard
Nieuwentijt, Een zekere, zakelijke wijsbegeerte’. Hoe zeker en hoe zakelijk hij is, kunt u
horen in hetgeen hij over Spinoza schrift (blz. 6):



Bij dese gelegentheit van het sterven der Ongodisten, kan ik niet nalaten hier aan te halen,
hetgeen van Spinoza, en ook, voor soo veel ik hebbe kunnen vernemen, met waarheit gesegt
wert: namelijk, dat hij in eenigheit en een grote stilheit sonder uiterlyke tekens van
ongerustheit te tonen, syn leven geeindigt heeft. Dit wete ik, dat eerst aan eenige swakke
Godtvrugtige met veel bevreemdinge voorgekomen is; om dat sy wel geheel andere en seer
vreesselijke werkingen Godts ontrent syne loochenaars of gesien of gehoort hadden. En ten
anderen, dat dit aan de volgers van desen Spinoza gelegentheit gegeven heeft, om daar uit te
oordelen, dat syn gevoelen soo ongegrond niet geweest is.
Om aan deze beiden te antwoorden, gelieven de eerste sigh te erinneren, dat Godt, als
vrijmagtigh werkende, niet altijt alle sonden soo blijkelijk in dit leven straft.
En de laatste, indien sy in syne schriften ervaren syn, sullen daar uit kunnen afnemen, dat
Spinoza niet soo seer voor een verstandig redeneerder, als wel voor soodanig een ongodist te
houden is, die het sy met, het sy tegen overtuigingen, de Atheisterye enkel wilde aanhangen;
om dat de selve hem na syne gedagten, met meer vrolykheit konde doen leven.

Vervolgens somt Nieuwentijt vier oorzaken van deze ‘ongodistery’ op. Dan komen de
vooroordelen hiervan ter sprake, waarover Nieuwentijt op p. 12 het volgende zegt:

Om van dese Vooroordelen genesen te werden, leert ons het geseide, dat het nodigh is, dat
men de ware gestalte der saken ondervindelyk tragte te ondersoeken, en syne verbeeldinge
daar na regt te vormen, door de bewysen, welke ons een ontegensprekelyke ervarentheit leert,
dikwils te overdenken, hetgeen ons meenighmalen de Mogentheit des grooten Regeerders als
met handen sal doen tasten, indien men maar op de selve behoorlyk merkt en let.

Het ‘regt gebruik der wereltbeschouwinge’ is er dus op gericht de grote Regeerder, God, als
met handen te tasten. Grof gezegd: je hebt met het recht gebruik van de wereldbeschouwing
eigenlijk tastbaar contact met God. Voelt u het belang van het verschil tussen Spinoza en
Nieuwentijt - de één spreekt over een ‘donum divinum’, een goddelijke gave, de ander
spreekt over een tastbaar contact met God? 

Met dit onderscheid opent Spinoza de Tractatus Theologico Politicus in de Praefatio, in de
Voorrede. De opening van het boek met de Praefatio, de Voorrede staat namelijk in het teken
van datgene wat we tegenwoordig religiekritiek zouden noemen. Het is die opening met de
religiekritiek, die in het hele boek haar effect blijft behouden. 
Heel kort zou de gang van het betoog in de Tractatus als volgt samengevat kunnen worden:
door de opening met de kritiek op het bijgeloof, met de religiekritiek vanwege het belang dat
bij de kennis van God het karakter van een ‘donum divinum’ veilig gesteld wordt tegenover
‘God met de handen tasten’, ontstaat er ruimte voor bijbelkritiek. In het theologische deel van
de Tractatus Theologico-Politicus is er dus sprake van bijbelkritiek, om de bijbel niet aan het
bijgeloof, aan de religie over te leveren, maar aan de boodschap van de bijbel juist het
karakter van een ‘donum divinum’ te geven. De bijbelkritiek wordt daarbij omlijst door de
kritiek op het jodendom, dat zich op grond van de Wet exclusief opstelt én door de kritiek op
het christendom, dat zichzelf overlevert aan de filosofie. En tenslotte - daar is het boek op
gericht - door de bijbelkritiek, die vanuit de religiekritiek voortkomt is er ruimte voor kritiek
op alle politieke ideologieën, die naar Spinoza’s inzicht hun verderfelijkheid in de Bijbelse
Hebreeuwse staat exemplarisch hebben laten zien. 
Bij elk onderdeel laat Spinoza ons daarnaast horen, dat de kritiek geen doel op zichzelf is. Bij
de religiekritiek roept Spinoza zelf midden in de Voorrede de ‘onsterfelijke God’ aan, als hij
de machtsmisbruik van alle religies aan de kaak wil stellen. In het theologische deel gaat het
hem vervolgens met de bijbelkritiek juist om het feit, dat het Woord van God ongeschonden
(incorruptum) is overgeleverd. En tenslotte wordt met de ideologiekritiek van het politieke
deel geen revolutie nagestreefd, maar juist het belang van een regering onderstreept.



Overigens gebruikt Spinoza zelf niet het woord ‘ideologie’. In het kader van het politieke
betoog van het boek zouden er drie vormen van een politieke ideologie kunnen worden
onderscheiden. Naar de drie gevaren, die Spinoza bij een regering signaleert: het priesterlijke,
het profetische en het koninklijke gevaar. Bij de priesterlijke ideologie zou men kunnen
denken aan een ‘religieus’ geïnspireerde politieke ideologie. Waarbij het van niet zoveel
verschil maakt welke religie in het geding is: de christelijke, de moslim of de hindoe religie.
Bij een profetische ideologie ligt het voor de hand te denken aan die ideologieën, die
misstanden aan de kaak willen stellen: de socialistische politieke ideologie. En tenslotte kan
men bij de koninklijke ideologie denken aan de liberale stromingen, die elk mens de illusie
schenken, dat hij of zij iets onaantastbaars koninklijks met zich mee draagt.

In een overzicht kan de TTP als volgt samengevat worden:



OVERZICHT TTP
Eerste deel Tweede deel Midden Vierde deel Vijfde deel

Thema PRAEFATIO /
VOORREDE

Religiekritiek Ontstaan, toenemen en
voortduren van het
bijgeloof

(individu)

Politieke gevolgen van het 
bijgeloof

(politieke gemeenschap)

Onder het aanroepen van
‘de onsterfelijke God’:
machtsmisbruik van de
religie en het plan om de
Bijbel opnieuw te
onderzoeken
(gemeenschap / individu)

Orde van het boek vanuit
religiekritisch perspectief

(gemeenschap vanuit het
boek)

Woord aan de lezer

(individu)

THEOLOGISCHE DEEL

Hoofdstuk I - VI Hoofdstuk VII - XI Hoofdstuk XII - XV

Bijbelkritiek Hoofdstuk I - III
Kritiek op het jodendom
vanuit het perspectief van
de 17de eeuw:
exclusiviteit van de
profetie onder kritiek

Hoofdstuk IV - VI
Kritiek op het jodendom
vanuit bijbels perspectief:
de wet en de wonderen
onder kritiek

Hoofdstuk VII - XI
Bijbelkritiek:
- kritiek vanuit de Schrift
zelf
- drie hoofdstukken: Oude
Testament (niet Mozes
maar Ezra)
- Nieuwe Testament

Hoofdstuk XII - XIII
Kritiek op het christendom
vanuit bijbels perspectief:
Woord van God
onbedorven /
gehoorzaamheid

Hoofdstuk XIV - XV
Kritiek op het christendom
vanuit het perspectief van
de 17de eeuw:
geloof scheiden van de
filosofie / gezag van de
Schrift

POLITIEKE DEEL

Hoofdstuk XVI - XVII Hoofdstuk XVIII Hoofdstuk XIX - XX

Ideologiekritiek Hoofdstuk XVI
Gemeenschappelijk
politiek  natuurrecht in
theologisch perspectief

Hoofdstuk XVII
Het individu, toegelicht
vanuit de gang van zaken
in  en de ondergang van de
Bijbels-Hebreeuwse staat

Hoofdstuk XVIII
De exemplarische rol van
de Hebreeuwse staat:
kritiek op de priester, de
profeet en de koning

Hoofdstuk XIX
Recht omtrent heilige
zaken bij de overheid;
religieuze macht van het
individu door de staat
begrensd

Hoofdstuk XX
In een vrij staatsbestel: aan
ieder is toegestaan te
denken wat hij wil en te
zeggen wat hij denkt



Bij dit overzicht kunnen de volgende opmerkingen gemaakt worden:

1. Het overzicht dient niet als een absoluut inzicht beschouwd te worden. Het is mogelijk om
andere overzichten te maken. Bijv een overzicht, waarbij niet van het midden van elk deel
wordt uitgegaan, maar van de opening of het slot.

2. De Praefatio (voorrede) is onmisbaar in het boek en biedt als het ware de toegang. Zonder
de kritische benadering van het bijgeloof (= religie) kan het boek niet verstaan worden. In het
midden van de voorrede stelt Spinoza onder het aanroepen van de onsterfelijke God het
machtsmisbruik van de bestaande religie aan de kaak. Rond dit midden plaatst Spinoza in de
binnenste omlijsting aan de éne kant het explosieve mengsel van politiek en religie en aan de
andere kant de orde van het boek, zoals hij dat in de Voorrede voor zich ziet. De orde van het
boek is daarmee tegelijkertijd de remedie voor dat explosieve mengsel en daarom is inzicht in
de orde van het boek van zo’n groot gewicht. In de buitenste omlijsting gaat het om het
individu: aan de éne kant het individu, zoals het blootgesteld is aan het ontstaan, toenemen en
voortduren van het bijgeloof, aan de andere kant het individu, dat als lezer van het boek wordt
toegesproken.

3. In het theologische deel van het boek komt in zekere zin de wetenschap aan de orde. Niet
de wetenschap, zoals zij op dit moment aan de universiteit functioneert, maar de wetenschap,
zoals zij in de 17de eeuw functioneert, waarbij de klassieke uitdrukking is , dat naast het boek
van de Schrift het boek van de natuur bestudeerd wordt. Bij Spinoza concentreert zich de
wetenschap op het boek van de Schrift, waarbij de twee religies, die zich op de Schrift
beroepen vanzelf ook onder kritiek komen te staan: het jodendom en het christendom. De
omlijsting wordt door deze kritiek gevuld, waarbij de binnenste omlijsting aan de kritiek
wordt besteed, die uit de Bijbel zelf voortkomt, de buitenste omlijsting aan de kritiek, zoals
zij in de 17de eeuw onder woorden gebracht kan worden. Temidden van al die kritiek
benadrukt Spinoza keer op keer dat de richting van de ethische leer van de Bijbel allerminst
duister of twijfelachtig is. 

4. Tenslotte het politieke deel van het boek, waarin het thema ‘vrijheid’ de sleutelrol speelt.
Maar net zoals bij de wetenschap is deze vrijheid niet de ‘vrijheid van meningsuiting’, zoals
wij dit aan het begin van de 21ste eeuw verstaan. Het gaat om de vrijheid, die ontstaat vanwege
de ideologiekritiek, vanwege de kritiek op de priesterlijke, de profetische en de koninklijke
ideologie. In het midden komt dat aan de orde, waarbij Spinoza in de binnenste omlijsting aan
de Hebreeuwse staat een exemplarische rol geeft. In de Hebreeuwse staat is eens en voorgoed
duidelijk geworden, dat een staat vanwege een dergelijke ideologie ten onder moet gaan. De
andere kant van de omlijsting wordt gevormd door de beschrijving van de noodzaak, dat de
overheid het recht omtrent de heilige zaken in beheer neemt. De kerkelijke macht dient
begrensd te worden door de macht van de overheid. In de buitenste omlijsting wordt tenslotte
duidelijk gemaakt, dat deze macht van de overheid nooit staatsterreur zal kunnen betekenen:
‘Het doel van de staat is vrijheid’. En aan de andere kant maakt Spinoza bij de opening van
het politieke deel met het begrip ‘natuurecht’ duidelijk dat niemand zich aan deze orde in de
staat kan onttrekken. 

III

Wij hebben gezien, dat ‘wetenschap’ en ‘vrijheid van meningsuiting’ bij Spinoza in een heel
ander kader functioneren, zodat wij de wetenschap en de ‘vrijheid van meningsuiting’, zoals
wij dat aan het begin van de 21ste eeuw verstaan, daarmee nauwelijks kunnen vergelijken.
Hetzelfde geldt voor het bekende adagium ‘Deus sive natura’, waarmee Spinoza sinds de
Verlichting tot pantheïst, tot naturalist of tot materialist werd gemaakt. Tot slot wil ik een



poging wagen om dit aan de hand van enkele grote lijnen van het hoofdwerk, de Ethica,
duidelijk te maken.
Kort samengevat is het kernprobleem, dat Spinoza onder ‘natura’ iets anders verstaat, dan de
wijze waarop wij sinds de Verlichting het begrip ‘natura’ zijn gaan gebruiken. Bij Spinoza
heeft het begrip ‘natura’ een historische connotatie, die wij ook kennen, zoals wij het gedrag,
de aard van iemand ‘zijn of haar natuur’ noemen. Dan wordt de natuur duidelijk uit iemands
daden. De natuur om het ontologische begrip van ‘het zijnde’ aan te duiden speelt bij Spinoza
eigenlijk geen rol. Dan gebruikt hij andere woorden als substantie, essentie, existentie etc. 
De uitdrukking ‘Deus sive natura’ komt voor in de voorrede van het vierde deel van de
Ethica, dat de titel kent: ‘Over de menselijke slavernij, of de krachten van de aandoeningen’.
‘God’, waarmee de Ethica in het eerste deel opent, is een ‘God’, waarin de natuur, de aard,
het gedrag van de mens openbaar wordt: namelijk slaaf van de aandoeningen. Niemand op
aarde kan immers zonder zintuiglijke of geestelijke aandoeningen zijn of haar weg gaan.
Krachtig wordt dat in het vierde deel van de Ethica benadrukt, ....om in het vijfde deel breed
te ontvouwen hoe in de ‘amor intellectualis Dei’, in de intellectuele liefde van en tot God er
bevrijding aanbreekt. ‘Verlossing uit de slavernij’, ‘bevrijding uit de benauwdheid’,
‘opgewektheid uit de depressiviteit’, - dat zijn door en door bijbelse thema’s. Die thema’s
worden in de twee laatste delen van de Ethica op een typisch 17de eeuwse wijze uit de doeken
gedaan. Hoe daarbij aan het begin van de moderne tijd nog allerlei scholastische terminologie
wordt gebruikt, wordt duidelijk in de eerste twee delen, waarin het over ‘God’ gaat. Immers
om duidelijk te maken hoe er in de ‘amor intellectualis Dei’ er bevrijding uit de slavernij tot
stand kan komen, kan er van het begin af aan geen misverstand over ‘God’ zijn. Zo exact
mogelijk dient dat geformuleerd te worden. Daarom de meetkundige orde met de definities,
de axiomata, de stellingen en de bewijzen. 
Dat hier geen sprake is van pantheïsme, waarin alles met God gelijk gesteld kan worden,
moge duidelijk worden uit de centrale stelling van het eerste deel, waarin het gaat ‘Over
God’, ‘De Deo’, stelling 15: ‘Alles wat er is, is in God, en niets kan zonder God er zijn, noch
opgevat worden’. Daarmee wordt duidelijk, dat het Spinoza niet om pantheïsme gaat, maar
om panentheïsme. Niet: ‘alles is God’, maar ‘alles is in God’. Maar ook een dergelijk etiket
als panentheïsme voldoet niet om aan te duiden wat Spinoza bedoelt, als men daarmee niet
het effect op het oog heeft van datgene wat het panentheïsme teweeg brengt: ‘Verlossing uit
de slavernij’, ‘bevrijding uit de benauwdheid’, ‘opgewektheid uit de depressiviteit’. Dat
Spinoza dit inderdaad beoogt wordt duidelijk, als we ons richten op het tweede deel, waarin
het na het deel ‘Over God’, ‘De Deo’ gaat: ‘Over de geest, haar natuur en haar oorsprong’.
Ook hier betekent het woord ‘natuur’ niet een ‘status quo’ van het zijnde, maar de aard en het
gedrag van de geest. Kort samengevat kunnen we de aard, het gedrag van de geest als volgt
aanduiden: vanuit God (de oorsprong) reikt de aard, het gedrag, de natuur van de geest tot in
de dode materie. En daarmee komen we tenslotte bij het midden, het derde deel van de Ethica,
dat als titel draagt: ‘Over de oorsprong en de natuur van de aandoeningen’. De aandoeningen
betreffen al onze aandoeningen, de aandoeningen van de dode én de levende materie met alle
emoties, die daarvan het gevolg kunnen zijn. Vergeleken met de titel van het tweede deel is
de volgorde van de woorden ‘oorsprong’ en ‘natuur’ niet voor niets omgekeerd. Dat roept
twee essentiële vragen op, die binnen de samenhang van het boek al beantwoord zijn:
1. Wat is de oorsprong van onze aandoeningen?
2. Hoe laten wij onze natuur, onze aard, ons gedrag beïnvloeden door onze aandoeningen?
Die twee vragen verwijzen naar elkaar. Bij het antwoord op de eerste vraag komt de vraag
naar onze identiteit aan de orde. Bepalen wij zelf tastend onze identiteit temidden van onze
aandoeningen of is met onze aandoeningen onze identiteit gegeven als een goddelijke gave?
Bij het eerste antwoord kan het niet anders dat we bij het antwoord op de tweede vraag slaaf
worden van onze aandoeningen. Maar daar is de Ethica van Spinoza niet op gericht. Daarom



opent de Ethica ook niet met de exacte bepaling van onze identiteit, maar die van God. Dat
onze identiteit een goddelijke gave is betekent tegelijkertijd, dat wij bevrijd worden uit de
slavernij van onze aandoeningen.

Ja, u zult het wel gemerkt hebben: over het werk van Spinoza ben je niet op een
achternamiddag uitgedacht. Het is stevige kost, die je voorgeschoteld krijgt. Dat had men in
de 17de eeuw al door. De zegswijze ‘ga zo door mijn zoon en je zult spinazie eten’ was dan
ook een verbastering van de woorden uit het rijmpje dat op de Latijnse school van vd Enden
over Spinoza gemaakt is: ‘ga zo door mijn zoon en je zult Spinoza heten’. 


