
VIJFTIEN STELLINGEN

Karl Barth, KD I,2, 824
Die Philosophie, und zwar grundsätzlich jede Philosophie kann im Dienst des Wortes Gottes
kritisiert werden und dann auch legitime kritische Kraft gewinnen, kann erleuchtet werden
und dann auch wirklich erleuchten, kann in Bewegung gebracht werden und dann auch selbst
bewegen.

Frans Breukelman, Bijbelse Theologie 1, 3, 105
Op een plaats als deze (Gen 1, 20) is Calvijn niet in staat om de kerugmatische strekking van
de tekst voldoende in zijn exegese tot uitdrukking te brengen doordat hij de tekst te
‘weltanschaulich’ leest. De ontwikkeling van de natuurwetenschap is nodig geweest om ons
van deze dwang te bevrijden. Doordat wij thans veel geconcentreerder vragen naar de éne
dabhar, die in het verhaal als geheel ons wordt verkondigd (...), zijn wij nu veel beter in staat
om een tekst als deze zo te interpreteren als hij zelf geïnterpreteerd wil worden. Het is
derhalve geen geringe dienst, die de natuurwetenschap ons indirect heeft bewezen.

Vijf stellingen over de gemeente

Stelling 1. 
Een (op volwassen leeftijd) gedoopt en daarmee belijdend lid van de gemeente van Jezus
Christus is (eraan) gehouden de vraag ‘of hij of zij gelovig is’ ontkennend te beantwoorden.
Bij een positief antwoord dreigt de heresie, waarmee de eerste gemeente geconfronteerd
werd: de gnosis met het ‘geloof als innerlijk bezit’ (de leer van Marcion). In de
reformatorische kerken wordt deze tendens naar gnosis nog versterkt door de vreemde (=
diepgelovige = gnostische) neiging geen weerstand te voelen bij de doop, maar bij het
avondmaal. Om de gemeente geen sekte te laten zijn ligt het toch voor de hand om bij de
bijeenkomst van de gemeente fundamenteel open te zijn. Wanneer het avondmaal een
centraal onderdeel van de bijeenkomst is, wordt op die open wijze het steeds terugkerende
avondmaal zonder enige belemmering toegankelijk voor ieder mens, ongeacht huidskleur,
geloof, ras, seksuele geaardheid of wat dan ook (zie het koninklijk-royale in de verhalen over
de ‘wonderbare spijzigingen’). Bij de éénmalige doop treedt men echter toe tot de kern van de
gemeente (de kleine gemeente als cel - zie het laatste hoofdstuk van Miskotte’s ‘Weg van het
gebed’: Het gebed als verzet, als weerstand). Bij de doop wordt het Ja Gods belijdend
beantwoord met het ‘ja’ van een mens, waarbij dit ‘ja’ van een mens geen slaafse
volgzaamheid is, maar de wijze waarop dit Ja Gods waar gemaakt wil worden. 
Commentaar:
1. Het is terecht dat de protestantse reformatie in de roomskatholieke traditie van de zeven
sacramenten, die het mensenleven van geboorte tot de dood begeleiden en daarmee een
‘katholiek sausje’ over het hele leven gieten, een beperking heeft aangebracht: alleen de twee
sacramenten van doop en avondmaal. Alleen de orde in de twee sacramenten is vreemd: de
weerstand dient er bij de doop te zijn, niet bij het avondmaal - niet vanwege de weerstand
zelf, maar vanwege het Ja Gods, dat als ons nee tot in de dood overwint en belijdend waar
gemaakt wil worden. 
2. De oosters-orthodoxe traditie van de kinderdoop, waarbij tegelijkertijd de eerste communie
plaats vindt, heeft tot gevolg, dat er (1) vanuit de sacramenten geen sprake kan zijn van een
historie en (2) vanuit de sacramenten er geen sprake kan zijn van een gezonde weerstand (het
Ja Gods is geen automatisme!). Het gevolg is het kosmische karakter van de oosters-
orthodoxe eredienst. 

-1-



3. Het begrip ‘sacrament’ (Latijn: waarborgsom, garantiebedrag, aanspraak, claim) heeft van
oorsprong iets wat gericht is naar buiten: sacrare - aan een godheid wijden, opdragen. In de
christelijke traditie is het echter volledig verinnerlijkt. 
4. ‘Heilig’ is iets wat geschiedt in de heiliging. Daarbij kunnen de begrippen ‘sanctus’ (heilig)
en sacer (gewijd) dienen om het geschieden van de heiliging uit te drukken: ‘sanctus’ als iets
innerlijks, hetgeen door het uiterlijke ‘sacrare’ ontstaat. Een contrast vormen de begrippen
profaan (innerlijk) en seculier (werelds-uiterlijk).
5. Verhelderend in de secularisatie (én kritisch naar de christelijke traditie!) is de manier
waarop het seculiere en het sacrale omschreven kan worden als twee contrasterende wijzen
om met de uiterlijke dingen om te gaan:
seculier: de eigen werkelijkheid in ontologische, historische en psychologische zin
eigenmachtig met ‘God’ (of met een of ander filosofisch stelsel of met een of andere traditie)
sanctioneren;
sacraal: de interpretatie van de werkelijkheid in ontologische, historische en psychologische
zin waar laten worden in het krachtenveld Gods, die als enige ‘Heilige’ garant kan staan voor
de waarheid van de interpretatie. 

Stelling 2. 
‘Geloof’ is evenals ‘wetenschap’ niet iets waar een mensenkind het bezit van kan claimen.
Het ontstaat niet van binnen, maar komt van buiten: het wordt in ons opgewekt tegen alle
schijn van deze materiële én geestelijke wereld in. Daarmee kan niet meer over
gesubstantiveerde begrippen als ‘het geloof’ en ‘de wetenschap’ gesproken worden. Zowel
het geloof als de wetenschap zijn een acte tegen weerstanden in: het geloof de acte, waarbij in
de tijd temidden van alle ‘Lüge, Trug und Täuschung’ het vertrouwen in het geding is, de
wetenschap de acte waarbij in de ruimte temidden van alle ‘Frevel, Sünde und Fehl’ het
begrijpen centraal staat [bijbels-theologische achtergrond: Bewährung und Recht
(wetenschap), Huld und Treue (geloof); 2x 2 begrippen vanwege het karakter van een acte:
Bewähring im Tun von Recht ; Treue im Tun von Huld - zie par 4 en 5 Biblische Theologie
II, 1].
Commentaar: 
(1) 
Zie Barth in de KD 
- over Glaube as Glaubensakt in de titel van Par 1.3: Dogmatik als Glaubensakt;
- met betrekking tot Wissenschaft: ‘die Kirche als den verborgenen, aber gerade dennoch und
gerade so wirklichen Raum aller menschlichen Erkenntnisbemühungen’, in Par. 7.2
‘Dogmatik als Wissenschaft’, p. 291.
(2)
Steen des aanstoots én verhelderend kan de zin zijn, die centraal staat in de bijeenkomst van
de gemeente: ‘dit is mijn lichaam’. In de ‘eenvoudige kennis, indirect gefundeerd in de
eenvoud Gods’ is het ‘zijn’ in deze formulering geen probleem. In de christelijke traditie, die
van de éénvoudige kennis (Boethius) een traditionele christelijke zijnsfilosofie maakt
(Thomas) wordt het wél een probleem en moet er een transsubstantiatieleer aan te pas komen.
Het brood, dat uitgedeeld wordt is echter de ‘schijnwereld’, zodat met het wonder van de
bijeenkomst van de gemeente (‘betrouwbaar’ met de schriftlezing, de gebeden, de
verkondiging etc) het ‘zijn’ in dienst genomen wordt en we weten, dat het brood het lichaam
van Christus is. 
In dít licht kan ook de wereldbeschouwing een schijnwereld zijn. We zien allemaal, dat de
zon opgaat en ondergaat en tóch weten we dat dit een schijnwereld is, want we weten, dat niet
de zon ondergaat en opgaat, maar dat de aarde om de zon heen draait, zoals betrouwbaar is
vastgesteld.

-2-



Hetzelfde geldt voor de mensbeschouwing. We zien dat iemand hevige pijn op de borst heeft,
maar we weten, dat zijn kransslagaders verstopt zijn geraakt, zodat een deel van de hartspier
afsterft.
En tenslotte ook de maatschappijbeschouwing. We zien een politicus in verkiezingstijd
allerlei beloftes doen, maar we weten, dat in de praktijk van de coalities er niets van
terechtkomt. 

Stelling 3. 
Om tot betrouwbare (=gelovige!) wetenschap en wetenschappelijke betrouwbaarheid
(=geloof) te komen mag, kan en moet de opwekking gezocht te worden in het programma
‘intellectus quaerens fidem’ (betrouwbare wetenschap) en het programma ‘fides quaerens
intellectum’ (wetenschappelijke betrouwbaarheid - Barth!). Bij oppervlakkige beschouwing
zou gedacht kunnen worden, dat het hierbij om twee verschillende programma’s gaat. Maar
het raakvlak van beide programma’s is gelegen in het midden: ‘quaerens’. Dit ‘quaerens’ is
het centrum, dat in de gemeente niet anders gerealiseerd kan worden dan in het ‘quaerens’
van het gebed. Het gebed is geen formule, waarbij in een magische kaboutertheologie
gepoogd wordt god te beïnvloeden. Het gebed is ook niet een ‘alsof’, waarbij volharding in
het gebed uitgelegd zou kunnen worden dat 1 x 1 op den duur wel twee wordt. In het gebed
wordt (indirect vanwege de eenvoud Gods) een mens éénvoudig. Het gebed is wezenlijk
‘vragen’, ‘zoeken’ naar die eenvoud. De richting van het gebed wordt daarmee gegeven:
vanwege de verleiding om met de intellectus een eigen complexe wereldbeschouwing,
mensbeschouwing, maatschappijbeschouwing te ontwerpen is het gebed een ‘sine qua non’
om in het programma ‘intellectus quaerens fidem’ de éénvoudige betrouwbaarheid van God’s
daden te begrijpen, zodat al onze beschouwingen dienstbaar in regie genomen worden; én
vanwege de verleiding om met ons geloof een eigen geloofstraditie te ontwerpen is hetzelfde
gebed een sine qua non om in het programma ‘fides quaerens intellectum’ het vertrouwen op
Gods daden niet op los zand te bouwen, maar op het fundament van een redelijke eredienst
(Rom 12: 1-2), die in ons lichaam geschiedt.
Toelichting
Bij het ‘spel van vraag en antwoord’ gaan de wegen van theologie en filosofie beslissend
uiteen. De theologie gaat bij dit ‘spel’ uit van het gebed, de filosofie van de dialectiek. Waar
de theologie in haar vraag en antwoord dialectisch is, wordt zij filosofie (zie na de
aanvankelijke ‘dialectische theologie’ van Barth zijn kritiek op de dialectiek in I, 2 428, 343,
391; II,1, 211, 296, 323, 333, 565, 615, 392, 525, 560, 564, 660, 663, 664, 707, 748; III,3 276,
278; IV, 3 803ff, 940 (niet in registerband)); en waar de filosofie in haar vraag en antwoord
van het gebed uitgaat, is zij theologisch. 
Een prachtig voorbeeld van dit laatste is De consolatione philosophiae van Boethius. Dit werk
opent met het gedicht, waarin Boethius de Muzen te hulp roept om zijn ellende uit te
schreeuwen in de veroordeling ter dood vanwege hoogverraad. Daarna verschijnt in het eerste
prozastuk vrouwe Philosophia, die de Muzen als hoerige artiesten wegstuurt en de ratio te
hulp roept om in deze zieke toestand van Boethius genezing te brengen. Na de consequente
afwisseling van gedicht (waarin Boethius van God uit bezingt wat hij van Philosophia geleerd
heeft) en proza (waarin Philosophia alle uithoeken van de filosofie bewandelt om vanuit boek
I deze filosofie in psychologische zin (boek II), ontologische (boek III) en historische zin
(boek IV) in regie te nemen, eindigt het in boekV in het laatste proza niet met de troost van de
dialectiek, maar met de troost van het gebed:

-3-



(1) Nec frustra sunt in deo positae spes
precesque, 
quae cum rectae sunt inefficaces esse non
possunt. 
(2) Auersamini igitur uitia, colite uirtutes,
ad rectas spes animum subleuate, humiles
preces in excelsa porrigite. 

(3) Magna uobis est, si dissimulare non
uultis, necessitas indicta probitatis 

cum ante oculos agitis iudicis cuncta
cernentis. 

En niet tevergeefs zijn hoop en gebed op
God gesteld,
die wanneer zij rechtmatig zijn, niet
onwerkzaam kunnen zijn.
Wend je dus van de zonden af, betracht de
deugden, verhef de ziel naar de rechtmatige
hoop, reik het nederige gebed aan in den
hoge.
Voor jullie is er, als je niet wilt veinzen, een
grote opgelegde noodzakelijkheid van
beproeving,
wanneer jullie handelen voor de ogen van
de rechter, die alles onderscheidt.

De troost is in dit slot geen goedkope aangelegenheid. Immers in het gebed wordt er vanuit
gegaan dat er een opgelegde noodzakelijke beproeving is bij het handelen voor de ogen van
de rechter, die alles onderscheidt. Hoe merkwaardig het misschien mag klinken: in het gebed
wordt de wereld een laboratorium, waarin het handelen van mensen beproefd wordt voor de
ogen van deze rechter - opdat alle misdaden, die de aarde tot een hel maken openbaar zullen
worden. Met dit gebed, met dit ‘quaerens’ wordt tegelijk een beroep gedaan op de intellectus
én op de fides. De orde in de geciteerde tekst is: (1) fides (2) quaerens (3) intellectum. Maar
wanneer iemand in zijn of haar ongeloof zich afvraagt hoe er een dergelijke God kan zijn,
wordt hij/zij terugverwezen naat het eerste gedicht met de ellende. Om zo in het programma
intellectus (Boek I) quaerens (Boek II, III, IV, waarin de psychologie, de ontologie en de
historie in regie genomen wordt) fidem (Boek V) weer aan het slot bij het gebed aan te
komen. 
Dít gebed als vragen naar de troost van de kennis in dit ‘laboratorium’ is geheel anders van
aard dan het spel van vraag en antwoord van de dialectiek. In de dialectiek wordt niet naar het
vertrouwen in de intellectus gevraagd en vraagt de intellectus evenmin naar vertrouwen.
Klassiek voorbeeld, waarbij ‘geloof in de goddelijke ideeën’ haar dialectische gang gaat, is de
leer van Plato. En via het neo-platonisme van de bisschop van Hippo, Augustinus is déze
vorm van dialectiek in de west-Europese cultuur gekomen en bepaalt tot op de dag van
vandaag veel ‘gelovige’ vanzelfsprekendheden. Met name in het oeuvre van Schleiermacher
speelt Dialektik een rol. In de Nachlasz is in de serie ‘Philosophische Schriften’ een band
‘Dialektik’ opgenomen (Friedrich Schleiermacher, Sämmtliche Werke, dritte Abteiling, zur
Philosophie, vierten Bandes zweiter Theil, Berlin, 1839). De band opent in § 1 van de
Einleiting met de volgende tekst:
‘Jede gemeinschaftliche Untersuchung leidet am Anfang durch die schwere Aufgabe einen
Anknüpfungspunt zu finden’.
Deze toch wat treurige en treurende zin (leidet am Anfang) spreekt boekdelen. In de eerste
plaats werpt het licht op de wijze waarop Barth voortdurend de strijd heeft aangebonden tegen
het formuleren van een ‘Anknüpfungspunkt’ voor het geloof in God én de kennis over God.
In de tweede plaats blijft het met een ‘Anknüpfungspunkt’ altijd de vraag welk begin
betrouwbare wetenschap en wetenschappelijke betrouwbaarheid met zich mee kan brengen.
En tenslotte kan de vraag gesteld worden of de gemeenschap, die in de ‘gemeinschaftliche
Untersuchung’ vanuit een ‘Anknüpfungspunkt ontstaat niet aan het gevaar blootgesteld is óf
een hoge ivoren toren van wetenschap te worden óf een platvloerse secte van een of ander
geloof. Beiden op een verschillende wijze elitair in plaats van een fundamenteel open
gemeenschap. 

-4-



Stelling 4. 
In de moderne tijd is er een merkwaardige discrepantie ontstaan tussen ‘geloof’ en
‘wetenschap’. Zicht op deze discrepantie kan geboden worden vanuit het oeuvre van
Boëthius, waar ‘geloof’ en ‘wetenschap’ in de programma’s ‘intellectus quaerens fidem’ en
‘fides quaerens intellectum’ materieel én geestelijk, verborgen én openbaar, dichterlijk-
poëtisch én wetenschappelijk-prozaïsch als ‘cognitio simplex, die op een verborgen wijze (=
indirect) gefundeerd is in de simplicitas Dei’ samenhangen. 

Stelling 5. 
De éénvoudige samenhang in het oeuvre van Boëthius in het eerste millennium is een
symptoom van het gegeven dat de anti-heidense verkondiging van Tenach, waarin al onze
wereld-, levens- en maatschappijbeschouwingen ondergeschikt en dienstbaar gemaakt worden
aan déze verkondiging, in Grieks-filosofische termen gegoten is. Kernachtig is dit verwoord
in de beslissingen van de zeven oecumenische concilies (met als midden de beslissing over de
Naam: Chalcedon, 451). Daarmee is tegelijk onomkeerbaar een heilzame grens gesteld is aan
de neiging van alle filosofische wereldbeschouwingen om tot een alomvattend systeem te
worden. De traditie van de in déze vorm gegoten verkondiging van Tenach loopt dood bij de
wending van het eerste naar het tweede millennium. Het zijn drie anti-traditionalistische
hervormingen, die in het tweede millennium nieuw leven in de dode traditie geschonken
hebben: de hervorming van de 11  eeuw (Gregoriaanse reformatie, Cluny, Anselmus vande

Canterbury), de hervorming van de 16  eeuw (Luther, Calvijn), de hervorming van de 20de ste

eeuw (Barth, Miskotte, Breukelman). Aan het begin van het derde millennium brengt het
onbegrip over de reformatie van de 20  eeuw met zich mee, dat de eerste heresie, waar deste

gemeente het mee te stellen had, breed om zich heen grijpt: de gnosis als ‘persoonlijk,
innerlijk geloof’. Daarmee wordt duidelijk gemaakt, dat de drie anti-traditionalistische
hervormingen van het tweede millennium alléén geïnterpreteerd mogen, kunnen en moeten
worden vanuit de wijze, waarop in het eerste millennium de verkondiging van Tenach in
Grieks-filosofische termen gegoten is

-5-



Vijf stellingen over de bijbelse verkondiging

Stelling 1. 
Over de hele linie laat de bijbelse verkondiging op verschillende wijze een religiekritisch
geluid horen. Daarbij dient een onderscheid gemaakt te worden tussen de religiekritiek van
Tenach (de afgodenkritiek), die allereerst alle alomvattende levens-, maatschappij- en
wereldbeschouwingen onder kritiek stelt aan de éne kant en de religiekritiek van het
Evangelie aan de andere kant, die allereerst het traditionalisme (van welke aard dan ook,
zodat zowel het geloofstraditionalisme als het wetenschapstraditionalisme hieronder vallen)
onder kritiek plaatst. 

Stelling 2. 
De bijbelse verkondiging gaat met de wijze waarop zij zelf met de wereldbeschouwingen en
tradities van de antieke wereld omgegaan is, er vanuit dat in elk geslacht een nieuw licht kan
vallen over de heersende wereldbeschouwingen en tradities, dat daarbij een kritische wending
kan plaatsvinden, zodat de wereldbeschouwingen en tradities in beweging komen. Daarbij is
het noodzakelijk dat (1) het licht, de kritische wending en de beweging in de
wereldbeschouwingen uiterlijk vruchtbaar worden; (2) het licht, de kritische wending en de
beweging in de wereldbeschouwing én in de traditie waar worden (in de overeenstemming
van het uiterlijk én het innerlijk); (3) het licht, de kritische wending en de beweging in de
traditie innerlijk gezond maken. 

Stelling 3. 
Vruchtbaar is het onderscheid tussen een irreguliere én reguliere bijbelse theologie (zoals het
onderscheid tussen een reguliere en irreguliere dogmatiek (Barth)). De meeste mensen hebben
vanuit het imperium christianum wel een of andere irreguliere bijbels-theologische opvatting,
kritisch of onkritisch, gelovig of ongelovig, kerkelijk of onkerkelijk. De beslissing valt echter
niet in de irreguliere bijbelse theologie, maar in de reguliere bijbelse theologie (Frans
Breukelman). Van een reguliere bijbelse theologie mag verondersteld worden, dat zij zich
vanuit de structuur van het bijbelse spreken over God kritisch verhoudt ten opzichte van de
heersende wereldbeschouwingen en tradities, opdat ‘God’ niet gebruikt wordt om óf een
wereldbeschouwing óf een traditie te rechtvaardigen. Daartoe zullen alle gebruikte namen,
begrippen, voorstellingen en definities nooit een direct verband, maar altijd een indirect
verband vormen met de gebruikelijke namen, begrippen, voorstellingen en definities (dus
abstract als Malevich!). 
Een reguliere bijbelse theologie (niet als historische theologie - Schleiermacher) zal kritisch
zijn naar twee kanten: de (reguliere) dogmatische en de (reguliere) praktische theologie. De
dogmatische theologie (niet als filosofische theologie - Schleiermacher) betreft daarbij het
spreken en handelen van de gemeente; de praktische theologie (niet als Kirchenregiment -
Schleiermacher) betreft het spreken en handelen van alle mensenkinderen.
Een mogelijke structuur van een bijbelse theologie is de volgende, waarbij het door de
verschillende niveaus niet tot een structuralisme kan worden:

-6-



Tora Nebie’iem Ketoebiem Evangelie Handelingen
/ brieven 

Open-
baring

ruimte /
tijd

ruimte naar tijd tijd naar ruimte

namen algemeen naar bijzonder bijzonder naar algemeen

woord /
zaak

intellectus quaerens fidem fides quaerens intellectum

Samenvattend:

Tora Nebie’iem
vroege / late

Ketoebiem Evangelieën Handelingen /
brieven

Openbaring

de priesterlijke,
anti-heidense
verkondiging van
Israël aangaande
het begrip van de
éne begrensde
algemene ruimte,
waarin alléén
geschiedenis
mogelijk
gemaakt kan
worden 

de profetische,
anti-heidense
verkondiging van
Israël van het
koningsschap,
dat verborgen
(zoeken!) een
weerspiegeling is
van het
koningschap
Gods, concreet
gemaakt in de
late profeten

de koninlijke,
anti-heidense
bijzondere wijze
waarop alle grote
thema’s van de
volkeren
(gedichten,
historie, scepsis,
wijsheid etc) in
het geloof van
Israël verkondigd
kan worden 

de anti-
traditionalistische
verkondiging over
die éne koning, die
in zijn traditie, in
zijn overlevering
alle grote thema’s
van Israël én de
volkeren vervuld
heeft

de anti-
traditionalistische
wijze waarop het
evangelie van die
éne koning als
verborgen
weerspiegeling
van het
koningschap
Gods wereldwijd
apostolisch
verkondigd
wordt, concreet
gemaakt in de
brieven

de anti-
traditionalistische
openbaring waarin
op priesterlijke
wijze de
geschiedenis van
Israël én de
volkeren
ruimtelijk
voleindigd wordt

Ethicon Politicon Dogmaticon Politicon Ethicon

Stelling 4. 
In het oeuvre van Boethius wordt in het midden van het eerste millennium aan de éne kant de
kritische wending van de bijbelse verkondiging onschadelijk gemaakt in het tractaat ‘De
catholica fide’. In het tractaat voltrekt zich dit ‘ongeluk’ in navolging van Augustinus’ De
Civitate Dei met de wezenlijk onbijbelse structuur ‘zondeval - verlossing in Christus’.
Tegelijk wordt aan de andere kant zowel in de aanzet tot een bijzondere scholastiek, in de zgn
‘theologische tractaten’ (o.a. De Trinitate) verborgen in filosofische termen de bijbelse
verkondiging bewaard als ook verborgen in de aanzet tot een algemene scholastiek (o.a. De
consolatione filosofiae). In de algemene scholastiek wordt ervan uitgegaan dat het licht over,
de kritische wending én de beweging in de diverse Griekse filosofieën (o.a. Plato, Aristoteles
en de Stoa) een samenhang van een simplex cognitio teweeg kan brengen, gefundeerd in de
simplicitas Dei, terwijl in de bijzondere scholastiek met déze simplex cognitio wordt
begonnen.
De wezenlijk onbijbelse structuur ‘zondeval - verlossing in Christus’ heeft diepe sporen
getrokken in de kerk van alle eeuwen:
- op een kosmische wijze in de oosters-orthodoxe kerk;
- op een historische wijze in de rooms-katholieke kerk;
- op een psychologische wijze in de protestantse kerk. 
Na de reformatie van Cluny in de 11de eeuw is de oosters-orthodoxe variant tot een aperte
heresie geworden, na de reformatie van de 16de eeuw de rooms-katholieke variant en na de
reformatie van de 20ste eeuw de protestantse variant.
En niet toevallig zijn in de 17  eeuw (post Descartes!) van alle drie varianten modernistischede

tegenpolen ontstaan: als modernistische tegenpool van de oorsters-orthodoxe kerk: de
doopsgezinde kerk (eveneens afwijzing van filioque; restitutie etc); als modernistische variant

-7-



van de rooms katholieke kerk de oud-katholieke kerk (Jansenius); als modernistische binnen
de gereformeerde kerken: de remonstrantse kerk.
Het lijkt wel of in de tweede helft van het tweede millennium alle kerken (ook de anglicaanse
en wat er verder aan soorten te bedenken valt) in de greep zijn van een polarisatie tussen
rechts (waarbij op een of andere manier een vertrouwde traditie bewaard wil worden) en links
(waar men zich aan nieuwe omstandigheden wil aanpassen). Het lijkt moeilijk te begrijpen
dat met de traditie, de overlevering van die éne Heer, in wie alle mensen van Godswege tot in
de dood toe gekend zijn, bij voorbaat de traditie opgewassen is tegen welke nieuwe
omstandigheid dan ook.
Tegelijk heeft het nadeel van al de naar heresie neigende kerken een voordeel: niemand,
afkomstig uit een of andere traditie kan zich op zijn of haar traditie beroepen om een andere
traditie in een kwaad daglicht te stellen!
Én tegelijk worden alle kerken hiermee terugverwezen naar dat éne pijnlijke schisma,
waarover het Boek Handelingen en de brieven spreken: het schisma tussen de traditie van het
‘jodendom’ (de joodse wetenschap én het joodse geloof) en de wereldomvattende
vernieuwing in de gemeente van Jezus Christus.

Stelling 5. 
In wetenschappelijke zin heeft in de eerste helft van het tweede millennium vooral de
bijzondere scholastiek van Boethius (de theologische tractaten De Trinitate etc.) op een
verborgen wijze de bijbelse theologie aan de orde gesteld (bv. Gangolf Schrimpf ‘Die
Axiomenschrift des Boethius (De Hebdomadis) als philosophisches Lehrbuch des
Mittelalters’). In de tweede helft van het tweede millennium is de bijbelse theologie op een
verborgen wijze vanuit de algemene scholastiek vruchtbaar geworden in de
natuurwetenschappen (zie scholium generale van Newtons Principia Mathematica
Philosophiae Naturalis). Vanuit de nood van dit moment aan het begin van het derde
millennium is een reguliere bijbelse theologie als die van Frans Breukelman zowel voor de
dogmatische theologie met betrekking tot de gemeente als voor de praktische theologie met
betrekking tot alle mensenkinderen onontbeerlijk. 

-8-



Vijf stellingen over de wetenschap

Stelling 1. 
De gebruikelijke zienswijze van het ontstaan van de natuurwetenschappen in de 17de eeuw
als een late vrucht van de Griekse filosofie stuit zowel historisch, als ontologisch als ook
psychologisch op grote problemen. Historisch, omdat de periode van ruwweg 500 (bv sluiting
Academie van Plato) tot de 17de eeuw overgeslagen wordt. Ontologisch, omdat een wezenlijk
trek bij het ontstaan van de natuurwetenschappen de kritische omgang met de ontologische
filosofie van Aristoteles was (daarbij is het toch ook vreemd dat aan het begin van het derde
millennium Aristoteles desondanks als ‘eerste wetenschapper’ wordt beschouwd).
Psychologisch, omdat de afgeronde gesloten (idealistische, materialistische en sceptische)
wereldbeschouwelijke systemen van de Griekse filosofie niet de prikkels in zich bergen om
nieuwe wegen te gaan.

Stelling 2. 
De wijze waarop Boethius in het eerste millennium de Griekse filosofie gebruikt heeft om -
met het midden van een problematische bijbelse theologie van het tractaat De fide catholica -
aan de éne kant een impuls te geven tot een bijzondere (meer kerkelijke) scholastiek (de zgn
theologische tractaten als ‘De Trinitate’) en aan de andere kant tot een algemene scholastiek
(o.a. De consolatione filosofiae) wordt in het tweede millennium op verschillende niveaus
herhaald. Bij die herhalingen van bijv. Anselmus van Canterbury, Thomas van Aquino blijft
het midden van de bijbelse verkondiging steeds een rol spelen, maar de herhaling van dit
midden wordt in het oeuvre van Descartes in de 17de eeuw opgeheven. In de ‘Meditationes
de prima Philosophia’, waarin Descartes als een goed katholiek het bestaan van God en een
onsterfelijke ziel wil bewijzen, wordt in het voorwoord op een voor de moderne tijd
beslissende en onomkeerbare wijze het licht, de kritische kracht en de beweging van de
bijbelse verkondiging ontkend met de constatering, dat het geloof in de bijbel én het geloof in
God vanuit de bijbel een cirkelredenering is (zie de kritische bespreking van Barth in KD III,
1, 401-415). Toch zou ook het oeuvre van Descartes met zijn bestrijding van de scholastiek
ingedeeld kunnen worden in een bijzondere (kerkelijke) én een algemene scholastiek, waarbij
het midden niet meer door de bijbelse verkondiging wordt gevormd, maar door de ‘Discours
de la methode’, dwz door de weg, die de zelfbewuste mens zelf in gelovige richting én in
wetenschappelijke richting denkt te kunnen inslaan. De rol van bijzondere scholastiek wordt
dan ingenomen door de genoemde ‘Meditationes de prima Philosophia’, de rol van de
algemene scholastiek door de ‘Principia Philosophiae’. 

Stelling 3. 
Met Descartes komt de moderne zelfbewuste mens in gelovige én in wetenschappelijke zin
(niet alleen ‘cogito ergo sum’, maar ook ‘credo ergo sum’) op het wereldtoneel. Zoals
Boethius de gestalte is, in wie het tijdperk ‘ante Descartes’ verlicht, kritisch bejegend en in
beweging gebracht wordt, zo is het de vraag in wie hetzelfde gebeurt in het tijdperk ‘post
Descartes’. Hierbij kan, mag en moet weer een onderscheid gemaakt worden tussen het ‘post
Descartes’ met betrekking tot een bijzondere en een algemene scholastiek. Tegelijk wordt
daarmee de noodzaak van het midden van een reguliere bijbelse theologie in toenemende
mate openbaar.
A. Het ‘post Descartes’ met betrekking tot een bijzondere scholastiek. Hier moet de naam van
Spinoza genoemd worden, die vanuit zijn joodse achtergrond de cartesiaanse benadering van
de scholastiek op een bijzondere wijze kritisch behandelde én corrigeerde (‘Kritik und
Korrektur’). Daarbij kan opnieuw een bijzonder én een algemeen karakter in het oeuvre van
Spinoza onderscheiden worden met de volgende indeling, waarbij in tegenstelling tot
Descartes de bijbelse theologie wél een rol speelt:

-9-



a. De bijzondere scholastiek van Spinoza in de scholastische traditie met de ‘Verhandeling
over God, de mens en diens welstand’;
b. De bijbelse theologie van Spinoza met 
- de ‘Tractatus Theologico-politicus’, het enige boek dat tijdens het leven van Spinoza is
gepubliceerd (1670). Opvallend is dat Spinoza, afkomstig uit de joodse traditie, in dit boek de
gehele bijbel, dus Tenach én Evangelie onderzoekt. Over dit onder theologen veel te
onbekende en verwaarloosde boek zie mijn ‘De orde in de Tractatus Theologico-Politicus,
effectieve preventie bij de risico’s van het licht ontvlambare mengsel van religie en politiek’
(te raadplegen op mijn website en de website ‘artikelen over Spinoza’);
- de Epistolae, als toespitsingen rond actuele thema’s;
- Compendium Grammaticae linguae Hebraeae;
c. De algemene scholastiek van Spinoza in verschillende stadia vanuit de ‘Principia
Philosophiae’ van Descartes:
- Renati Des Cartes Principia Philosophiae - commentaar van Spinoza op dit werk;
- Tractatus de intellectus emendatione;
- Ethica, more geometrico demonstrata.
NB
(1) De Tractatus Politicus is een (volgens mij tot mislukken gedoemde) poging om tot een
eenheid van bijzonder én algemeen in politieke zin te komen. 
(2) Helaas is het oeuvre van Spinoza na de zgn Spinozastreit (Jacobi, Lessing Goethe) in het
vaarwater van een 19de eeuws naturalisme gekomen, dat de interpretatie van het oeuvre in
hoge mate heeft beïnvloed (hetzelfde geldt voor het oeuvre van Newton). 

B. In tegenstelling tot een ‘Kritik und Korrektur’van het oeuvre van Spinoza en Newton met
betrekking tot de wijze waarop Descartes in de 17  eeuw positie koos in de bijzonderede

(Meditatones) én de algemene scholastiek (Principia Philosophiae), bleef een ‘Kritik und
Korrektur’ van goed functionerende reguliere bijbelse theologie met betrekking tot de
‘Discours de la Methode’ achterwege. 
Pas in de kritische 20ste eeuw ontstaat een bijbelse theologie als die van Frans Breukelman.
Zie daarbij over de weg / methode: Biblische Theologie II, Debharim, 27-28: ãøê (Weg).
Daarbij is er in het ‘doen’ geen sprake van een tegenstelling tussen de weg van een gelovige
en een ongelovige, de weg van een wetenschapper en een niet-wetenschapper:
‘Das is also ‘Gottes Weg wahren’: Wahrheit und Recht tun, die Bewährung im Tun von
Recht.’ 

C. Het ‘post Descartes’ met betrekking tot de algemene scholastiek: Newton. Newton is de
centrale gestalte in het ontstaan van de natuurwetenschappen. Het belang van Newton is niet
gemakkelijk te onderschatten omdat in de moderne tijd ‘wetenschap’ op alle niveaus toch
eigenlijk geïdentificeerd wordt met natuurwetenschap, die alle godsdienst uitsluit. Bij Newton
zelf was dat allerminst het geval, getuige het midden van het Scholium Generale (door
Newton toegevoegd in de tweede editie van de Principia Mathematica in 1713), dat
uitgesproken theologisch van karakter is. Een zin uit het Scholium Generale mag dit
illustreren:

Colimus enim ut servi, 

& deus sine dominio, providentia, & causis
finalibus nihil aliud est quam fatum &
natura. 

Wij vereren (God) immers als dienstbare
(wezens)
en God is zonder heerschappij,
voorzienigheid en finale zaken niets anders
dan lot en natuur.

In het oeuvre van Newton zijn opnieuw drie niveaus te onderscheiden
(1) Het bijzondere niveau van de Opticks en daaraan gerelateerde teksten;

-10-



Het klassieke werk Opticks over proeven met de breking van licht, bestaande uit drie boeken,
eindigt met 31 Queries, waarvan de laatste eindigt met de volgende zin:
And no doubt, if the worship of the false Gods had not blinded (! v. W.) the Heathen, their
moral Philosophy would have gone farther than the four cardinal virtues (prudence, justice,
temperance or restraint, fortitude or courage - v.W.); and instead of teaching the
Transmigration of the souls, and to worship the Sun and the Moon (!), and the dead Heroes,
they would have taught our true Author and Benefactor, as their Ancestors did under the
Government of Noah and his Sons before they corrupted themselves.
(2) Het niveau van de bijbelse theologie en de kerkgeschiedenis;
Onder het hoofdje ‘religious writings’ onderscheidt de website van The Newton Project (waar
heel de ongepubliceerde nalatenschap voor het eerst volledig openbaar gemaakt wordt) de
volgende items:
- On the origins of science and civilisation (voornamelijk historisch georiënteerd);
- On prophecy and revelation and the End of times (apokalyptisch gekleurde bijbeluitleg);
- On Christ and God (aanraders voor theologen: twelve articles on religion; seven statements
on Religion);
- On the early Church.
Dat de historisch georienteerde rubriek ‘On the origins of science and civilisation’
opgenomen is bij de ‘religious writings’ en niet bij de ‘scientific papers’ maakt duidelijk dat
in het oeuvre van Newton de grens tussen ‘science’ en ‘religion’ niet duidelijk te trekken is
(ook in de ‘notebooks’ (zie ‘Newton project’ op internet) kom je in willekeurige volgorde
wetenschappelijke en bijbels-theologische notities tegen!).
(3) Het algemene niveau met het sleutelwerk uit de moderne natuurwetenschap ‘Principia
mathematica Philosophiae Naturalis’ (1687). Over de hele linie verhoudt dit werk zich
kritisch ten opzichte van de Principia Philosophiae van Descartes, met name met betrekking
tot de gesloten wereldbeschouwing met de zogenaamde ‘vortices’ (wervelingen, die de
wereld bijeenhouden) Alleen al uit de titel blijkt dit: het werk heeft geen betrekking op
afgeronde filosofische principes, maar het zijn de mathematische principes, waaraan de
natuurlijke filosofie ondergeschikt gemaakt wordt. Het lijkt zeer waarschijnlijk, dat de
algemeen menselijke neiging om tot een gesloten wereldbeschouwing van ‘filosofische
principes’ te komen, voor Newton aanleiding is geweest om in de tweede druk (1713; in de
derde druk (1726) nog enkele toevoegingen) aan het slot een Scholium Generale toe te
voegen. We kunnen dan ook denken aan het bekende conflict van Newton met Leibniz over
de fluxie rekening, dwz de berekening van een beweging. Deze rekenmethode gaat van
andere veronderstellingen uit dan de infinitesimaal-rekening van Leibniz, dwz de rekening,
die met het oneindige rekent. 
Het Scholium Generale kent drie delen:
- korte samenvatting van de Principia als ‘Kritik und Korrektur’ ten opzichte van de ‘vortices’
van Descartes;
- het theologische midden: a. van God uit; b. van de mens uit;
- een poging om te een afrondende visie te komen, waarin licht valt over de kritische wijze,
waarop Newton tot zijn bewegingsleer gekomen is.
Vanuit het theologische midden kan, mag en moet de Principia Mathematica, dit sleutelwerk
van de moderne natuurkunde uitgelegd worden. Zoals gezegd, volgt het theologische midden
op een samenvatting van het hele werk, waarin de eerste zin de kritische tendens naar
Descartes openbaart:

Hypothesis vorticum multis premitur
difficultatibus. 

De hypothese van de wervelingen wordt
bezwaard door vele moeilijkheden.

Het theologische midden van het Scholium generale bestaat uit twee delen, in het eerste deel
wordt van God uit geredeneerd, in het tweede deel wordt uiteengezet wat dit voor de ‘aarde

-11-



onder de hemel’ te betekenen heeft. De anti-gnostische strekking met de redenering ‘van God
uit’ wordt in het eerste deel direct duidelijk gemaakt met de opening:

Hic omnia regit non ut anima mundi, 
sed ut universorum dominus. 

Hierbij regeert Hij alles niet als ziel der
wereld, maar als heer van alle dingen.

Het tweede deel van het theologische midden opent met de veelbetekende zinnen:

Omnipraesens est non per virtutem solam,
sed etiam per substantiam: 
nam virtus sine substantia subsistere non
potest.
In ipso continentur & moventur unversa, sed
sine mutua passione. 

Hij is alomtegenwoordig niet alleen door de
deugd, maar ook door de substantie:
want een deugd kan niet als substantie
bestaan (subsistere) zonder substantie.
In Hem worden alle dingen omvat en
bewogen, maar zonder wederzijdse
aandoening.

Het derde deel van de gehele Scholium Generale maakt tenslotte ná het theologische midden
duidelijk, dat Newton met het voorgaande niet een afrondende oorzaak van de verschijnselen
heeft willen geven:

Hactenus phaenomena caelorum & maris
nostri per vim gravitatis exposui, 

sed causam gravitatis nondum assignavi 

Tot nu toe heb ik de verschijnselen van de
hemelen en van onze zee uiteengezet door
de zwaartekracht, 
maar de oorzaak der gravitatie heb ik nog
niet aangeduid. 

Stelling 4.
Zowel het oeuvre van Spinoza als dat van Newton is na de 17de eeuw in toenemende mate
uitgelegd vanuit een naturalistisch kader, waarbij niet het werk van Newton en Spinoza zelf,
maar ‘post Descartes’ zowel de vanzelfsprekendheden van de zelfbewust gelovige mens
(Schleiermacher!) als de vanzelfsprekendheden van de zelfbewust wetenschappelijke mens de
uitleg bepaalde. Het gevolg was, dat de wetenschappelijke mens ‘post Descartes’ de gelovige
mens als ‘ante Descartes’ tot een achterhaald stadium van de ontwikkeling verklaarde.
Daarbij wordt niet gezien hoezeer beiden, de wetenschappelijke én de gelovige mens in het
oeuvre van Descartes een rol spelen (zie boven). 
Om hierop fundamenteel zicht te krijgen is het noodzakelijk om niet meer de wending van het
ante-Descartes van de scholastische (gelovige en wetenschappelijke) vanzelfsprekendheden
naar het post-Descartes van de moderne (gelovige en wetenschappelijke)
vanzelfsprekendheden in de 17de eeuw centraal te stellen, maar de wending van het ante-
Boethius naar het post-Boethius in het midden van het eerste millennium. Boethius is de
centrale gestalte, in wie de relatie van ‘intellectus’ (wetenschap als begrip van een uiterlijke
zaak, niet als gnosis van een innerlijk licht) met ‘fides’ (geloof als vertrouwen in die uiterlijke
zaak) als ‘fides quaerens intellectum’ (de zoektocht naar begrijpelijk geloof) én ‘intellectus
quaerens fidem’ (de zoektocht naar betrouwbare wetenschap) in nuce aanwezig is. 
Om dit vanuit het oeuvre van Boethius enigszins schematisch duidelijk te maken, kan het
volgende overzicht dienen:

-12-



vier theologische tractaten
(o.a. De Trinitate)

fides dogmatische theologie

de catholica fide quaerens bijbelse theologie
(problematisch: zondeval -
verlossing)

De consolatione
philosophiae (en ander
‘filosofisch’ werk)

intellectum praktische theologie

Maar hierbij zijn er weer verschillende niveau’s, zodat in het kader van de zoektocht
‘intellectus quaerens fidem’ in De Consolatione Philosophiae opnieuw de zoektocht ‘fides
quaerens intellectum’ gevonden worden:
Overzicht De Consolatone Philosophiae:

Boek I Boek II Boek III Boek IV Boek V

intellectus quaerens fidem

fides 
(psychologie in regie
genomen:
wat maakt gelukkig?)
(Kant in een
legalistisch kader:
was soll ich tun?)

quaerens 
(ontologie in regie
genomen: wat is er?)
(Kant in een
ontologisch kader:
was kann ich
wissen?)

intellectum
(historie in regie
genomen: wat
gebeurt er?)
(Kant in een
eschatologisch kader:
was darf ich hoffen?)

Griekse filosofie wordt simplex cognitio
(gefundeeerd in de
simplicitas Dei)

Wij durven de stelling aan dat de weg van het ‘ante et post Descartes’ waarin de ‘gelovige en
wetenschappelijke zelfbewuste mens’ centraal staat in de loop van het derde millennium een
doodlopende weg zal bijken te zijn. Schematisch ziet deze weg er als volgt uit: 

ante Descartes post Descartes

duistere middeleeuwen met
scholastiek

de zelfbewuste wetenschappelijke mens én de zelfbewuste gelovige mens,
waarbij in de eeuwen ‘post Descartes’ in toenemende mate de religie van de
zelfbewuste wetenschappelijke mens de religie van de zelfbewuste gelovige
mens naar de scholastiek van het ‘ante Descartes’ verwijst

Veel vruchtbaarder (historisch, ontologisch én psychologisch) zijn de volgende overzichten
vanuit de centrale gestalte in het eerste millennium, Boethius:

ante Boethius Boethius post Boethius

in de gedesoriënteerde antieke
wereld:
de richtinggevende bijbelse
verkondiging met ‘intellectus
quaerens fidem’ én ‘fides quaerens
intellectum’

De Griekse filosofie in termen van
‘intellectus quaerens fidem’ én
‘fides quaerens intellectum’:
simplex cognitio

bijzondere / algemene scholastiek
(bijbelse theologie?): hiërarchische
duplex cognitio (Thomas)

Post Boethius kan met betrekking tot de bijzondere en algemene scholastiek in het tweede
millennium kernachtig het volgende naar voren gebracht worden:

-13-



eerste helft tweede millennium geen wederzijdse zoektocht in een simplex cognitio van
intellectus naar fides én fides naar intellectus, maar
hiërchische duplex cognitio van intellectus én fides
(Thomas - meer aristotelisch) naast fides én intellectus
(Albertus Magnus - meer platonisch)

tweede helft tweede millennium geen hiërarchische duplex cognitio, maar in de mens
zelf geconcentreerde duplex cognitio van ‘God,
onsterfelijke ziel’ én wereldbeschouwing, subject én
object; res cogitans én res extensa (Descartes)

Opvallend is dat zowel Spinoza (op een meer bijzondere wijze, waarbij zijn Joodse afkomst
een rol speelt) als Newton (op een meer algemene wijze) vanuit de ‘duplex cognitio’ van
Descartes tot een ‘simplex cognitio’ willen komen. Bij Spinoza is God als ens absolute
infinitum de substantie (Def. VI, boek I, Ethica), in wie de dupliciteit (God blijft staande met
oneindige attributen, o.a. ook die van ‘res cogitans’ én ‘res extensa’, waarbij ieder attribuut
zijn eeuwige en oneindige wezen uitdrukt) tot simpliciteit wordt; bij Newton zijn het de
absolute beweging, plaats, ruimte en tijd (scholium aan het begin) met God als ‘vox relativa’
(Scholium Generale aan het einde), waarin een simplex cognitio tot stand komt. Schematisch
is dit als volgt tot uitdrukking te brengen: 

ante Spinoza / Newton Spinoza / Newton post Spinoza / Newton

Descartes met ontbreken van een
bijbels-theologie:
naturalistische duplex cognitio
(res cogitans én res extensa;
subject én object)

Een poging om vanuit de simplex
cognitio van een irreguliere bijbelse
theologie de cartesiaanse filosofie een
éénvoudige bijzondere (Spinoza) en
een éénvoudige algemene (Newton)
richting te geven

Vanwege het ontbreken van een
reguliere bijbelse theologie
toenemend cartesiaans naturalisme:
de desoriëntatie van de moderne
wereld 

Kernprobleem is het ontbreken van een reguliere bijbelse theologie bij Descartes, terwijl
zowel bij Newton als bij Spinoza er geen reguliere, maar een irreguliere bijbelse theologie
functioneert. Zeker geldt van Newton, dat er sprake is van een irreguliere bijbelse theologie,
terwijl de Tractatus Theologico-Politicus van Spinoza in beginsel als een poging tot een
reguliere bijbelse theologie gewaardeerd kan worden. Dit bijbels-theologische werk van
Spinoza heeft echter in de eeuwen daarna geen ‘effectieve preventie bij het explosieve
mengsel van religie en politiek’ teweeggebracht (waartoe het wél was geschreven), maar de
historisch-kritische bijbeluitleg aan de éne kant en de politieke ideeën van een ‘vroege
verlichting’ aan de andere kant. 

Zo is er alle aanleiding om te laten zien hoe een reguliere bijbelse theologie een ‘Kritik und
Korrektur’ biedt naar aan de éne kant een dogmatische leer (zie Inleiding Bijbelse Theologie
van Frans Breukelman) én aan de andere kant een praktische theologie, waarbij deze
praktische theologie niet slaat op de kerkelijke praktijk, maar op de praktijken van alle
mensen. Een dergelijke praktische theologie kent op haar beurt weer twee richtingen:
enerzijds ‘Kritik und Korrektur’ van de ‘gelovige’ praktijk van alle mensen om zich een of
andere religie te ontwerpen, die dan voor een modern mens ongeveer op hetzelfde neerkomt
(‘er is maar één God’) - dwz een algemeen religieus relativisme (Lessing, Nathan der Weise),
anderzijds de ‘wetenschappelijke’ praktijk van alle mensen om de natuurwetenschappen
grenzeloos tot een natuurreligie te maken (zie protest tegen een dolgedraaide wetenschap in
de beweging ‘Science in Transition’).
De kritische verhoudingen in de relaties tussen een reguliere bijbelse, dogmatische en
praktische theologie zien schematisch er als volgt uit:

-14-





De openingszin luidt (vgl historische theologie van Schleiermacher: 1. exegetische theologie;
2. historische theologie / kerkgeschiedenis; 3. tegenwoordige toestand van het christendom): 
The Research Programme Scripture, Religious Identity, and Transformation studies the
development and transformation of religious identities in the history of Christianity and
Judaism.
2. Beliefs: Christian faith in changing contexts
De opening: (vgl filosofische theologie van Schleiermacher: 1. Apologetik; 2. Polemik)
The research is aimed at constructive elucidation of Christian faith, its development in
different historical contexts, carried on by people speaking and acting, in western and non-
western cultures..... In the face of the undeniable pluralism of contemporary religious and
intellectual horizons, Protestant and other theological wells are used with an attitude of basic
trust that these sources may enlighten questions of current interest in our context again.
3. Practices: Practices of Faith in Socio-cultural Networks
De opening (vgl praktische theologie van Schleiermacher: 1. Grundsätze des Kirchendienst;
2. Grundsätze des Kirchenregiments):
In the Practices of Faith in Socio-Cultural Networks program researchers from practical-
theological disciplines and from the social sciences are working together. In a multi-
disciplinary approach practices of faith are the subject of empirical-theological investigation
in their cultural and social contexts. The focus is on new, usually complex and fragmented
developments in practices of faith.

Stelling 5.
Tenslotte een poging om met behulp van de eclectische benadering van de postmoderne
filosofie een overzicht te bieden van de wijze waarop de twee kernbewegingen van de
bijbelse verkondiging, intellectus quaerens fidem (géén gesloten wereldbeschouwing van de
intellectus in het antiheidense getuigenis van de Tenach) én fides quaerens intellectum (géén
vastomschreven traditie van de fides in het antitraditionalistische getuigenis van het
Evangelie) met betrekking tot de acte, waarin wetenschap (= begrip) en geloof (=vertrouwen)
ontstaat op verschillende momenten van het westerse denken herkend kunnen worden. De
spits zal daarbij steeds met wisselende bewoordingen naar binnen toe zijn: (bijzonder) geen
gnostisch systeem, (algemeen) geen innerlijke ervaring; en de spits zal naar buiten toe zijn:
(algemeen) geen zintuiglijke waarnemingen, (bijzonder) geen filosofie. Zowel in het innerlijk
licht als in een of andere filosofie is noch wetenschap noch geloof te funderen! En hetzelfde
geldt voor de zintuiglijke waarnemingen en de innerlijke ervaring. Zowel wetenschap (= de
acte van het begrijpen) als geloof (de acte van het vertrouwen) worden daarmee gekenmerkt
door een bevrijding: de bevrijding van de slavernij aan allerlei kerkelijke en wereldse
innerlijkheden en uiterlijkheden. 
Opvallend zal zijn, dat de wijze waarop de kenact om tot ware éénvoudige kennis (= simplex
cognitio) te komen op verschillende wijze steeds omschreven wordt in drie momenten,
waarbij men als het ware streeft naar een climax in het derde moment. Ongetwijfeld toont
deze wijze van redeneren de neiging om een finaal doel na te streven, die in positieve zin een
overblijfsel is van de aristotelische scholastiek, in negatieve zin een symptoom van de
afwezigheid van een reguliere bijbelse theologie. 
In het onderstaande overzicht wordt een poging gedaan om bij de drie momenten niet naar
een climax te streven, maar van het midden uit te gaan. Bij dit midden zal het steeds gaan om
een wendbare kritiek van de intellectus én een kritische wending in de fides (Barth: Kritik
und Korrektur). Daarbij wordt nu eens de intellectus betrokken op de fides, zodat er een
betrouwbare wetenschap ontstaat, die tegen de weerstanden in heel onze ruimte op
ontmythologiserende wijze omvat, dan weer de fides op de intellectus, zodat zich een
wetenschappelijke betrouwbaarheid openbaart, die opgewassen is tegen de tradities, die het
geloof en de wetenschap poneren.  

-16-



(1) Karl Barth - ‘Dogmatik als Wissenschaft’ (KD I, 1, titel van par. 7.2). Op de pagina’s 296
- 305 van deze paragraaf biedt Barth in drie punten criteria omtrent ‘die Entscheidung über
die Wissenschaftlichkeit oder Unwissenschaftlichkeit der regulären und irregulären
Dogmatik’. 
Kort samengevat: 
1. Geen gnosis; 
2. Kritik und Korrektur (o.a. met betrekking tot Schleiermachers ‘persoonlijke geloof’!!!); 
3. Overeenstemming met de bijbelse verkondiging.
Het hele betoog ademt de geest van ‘schoenmaker, hou je bij je leest’. Het gaat om de zaak,
die in de kerk aan de orde is. ‘Sachgemäszheit’ brengt ‘wetenschap’ met zich mee. Met twee
centrale elementen wordt dit in het betoog ontvouwd: Kritik und Korrektur. De kritiek spitst
zich toe op hetgeen in het eerste deel aan de orde komt: dogmatiek heeft betrekking op het
probleem van de kerkelijke verkondiging (die naar buiten gericht is!), zij mag, kan en moet
daarmee niet tot een of andere gnosis ontaarden (waarbij de ‘innerlijke geloofsbeweging’
centraal staat). De correctie heeft betrekking op het laatste deel: in plaats van de maat van de
bijbelse verkondiging wordt een of andere filosofie gebruikt, al zal elke dogmaticus wel
elementen van een filosofie gebruiken om die corrigerend (!!!) ‘in regie te nemen’.
Maar ook het eerste deel met de kritiek op de gnosis heeft een corrigerend element en het
laatste deel heeft een kritisch element, die het betoog in een evenwicht brengen. In het eerste
deel is er in tweede instantie sprake van een corrigerende grens tussen de dogmatiek en de
kerkelijke verkondiging. Al mogen de zinnen van de dogmatiek nooit gnosis worden, de
correctie in deze kritiek is dat zij met de kerkelijke verkondiging niet geïdentificeerd kunnen
worden. Kerkelijke verkondiging kan niet anders dan een ‘open zaak’ zijn. En zo is er ook
kritiek bij de correctie in de filosofie: aan het oordeel over de wijze waarbij in de correctie de
maat van de bijbelse verkondiging gevonden is, kan niemand zich onttrekken. Niemand kan
zich erop beroemen, dat hij of zij over de enige juiste maat en daarmee over de enige juiste
weg tot wetenschap beschikt!

Schematisch kunnen de bladzijden 296 - 305 als volgt samengevat worden, waarbij opnieuw
benadrukt moet worden, dat het hierbij gaat om een interpretatie van de tekst, die aan
hetzelfde oordeel is blootgesteld, dat zojuist ter sprake kwam:

296 - 297 / 297-298 298 - 299 299 - 304 / 304 - 305

kritiek: dogmatiek als wetenschap -
geen alomvattende gnosis, maar
gericht op kerkelijke verkondiging/
correctie: toch geen identificatie van
dogmatiek en kerkelijke verkondiging

kritiek én correctie: niet gericht op
bevestiging van het geloof in
historische (Rothe), persoonlijke
(Schleiermacher) of gemiddelde
(Schweizer) zin, maar op kerkelijk
handelen

correctie: overeenstemming met
bijbelse verkondiging, ipv een of
andere filosofie / 
kritiek: oordeel gaat over allen

corrigerende kritiek gericht op ‘van
binnen’

kritiek en correctie om in het
‘kerkelijke handelen’ oprecht te zijn

kritische correctie met betrekking tot
‘van buiten’

Wanneer we het ‘kerkelijke handelen’, die in het midden ter sprake gekomen is, omschrijven
als ‘zoeken’ (die het ‘vinden’ veronderstelt, maar in het ‘vinden’ nooit tot bezit kan worden),
en de kritiek laten plaatsvinden in de ‘intellectus’ en de correctie in de ‘fides’, dan kan in deze
tekst van Barth over de criteria van theologische wetenschap zowel de beweging ‘intellectus
quaerens fidem’ als de beweging ‘fides quaerens intellectum’ gevonden worden. 

Hoe deze bijzondere kerkelijke beweging, waarmee de criteria van wetenschap omschreven
worden, ook in algemene zin bij andere klassieke auteurs gevonden kan worden, dát zal
gepoogd worden hieronder uiteen te zetten. 

(2) Spinoza met de ‘drie soorten van kennis’ (passim in Ethica):

-17-



1. Imaginatio (= vaga experientia) verbeelding (= zwevende ervaring)
2. Ratio (rede, leidt tot niet adequate kennis)
3. Scientia intuitiva (inzichtelijke wetenschap - adequate kennis)

(3) Newton (scholium aan het begin van de Principia) - andere accenten als Spinoza (zie
boven)
1. Tegenover de zintuiglijke waarneming: absolute tijd, absolute ruimte, absolute plaats,
absolute beweging (gefundeerd in ‘God’ als ‘vox relativa’ (Scholium Generale)), waarmee
onze zintuiglijke tijd, ruimte plaats en beweging als het ware bevrijd worden (absolutie!) 
2. Ondanks fundamenteel onderscheid tussen het absolute van (1) en onze zintuiglijke
waarnemingen is het absolute van (1) te kennen in hun eigenschappen, oorzaken en effecten
3. Kennis van de ware bewegingen is af te leiden uit hun oorzaken en effecten én (verrassende
afwijking!) zich openbarende verschillen (apparentes differentiae - differentiaal-rekening),
waartegenover hetzij uit de ware hetzij uit de zich openbarende bewegingen hun oorzaken en
effecten zijn af te leiden (integraal-rekening)

(4) Anselmus van Canterbury (‘sola ratione’ reformatie 11  eeuw, Monologion 10) metde

eveneens drie soorten van kennis, maar opnieuw andere accenten, lijkend op Spinoza (!)
1. Een zaak als signum sensibile
2. Het uitwendige teken ‘intra nos insensibiliter cogitando’
3. Noch zintuigelijke, noch niet-zintuiglijke tekenen, maar door de zaken zelf hetzij door
verbeelding van de lichamen hetzij door het begrip van de rede naar de verscheidenheid van
de zaken zelf binnen in onze geest uit te spreken (res ipsas vel corporum imaginatione vel
rationis intellectu pro rerum ipsarum diversitate intus in nostra mente dicendo)

(5) Boethius (De consolatione philosophiae, boek V, 4p): niet drie, maar vier soorten van
kennis, waarbij de eerste twee met elkaar samenhangen:
1. Sensus 2. Imaginatio:
Sensus enim figuram in subiecta materia constitutam, imaginatio vero solam sine materia
iudicat figuram.
(Immers het zintuig oordeelt de gestalte, samengesteld in de onderworpen materie, maar de
verbeelding oordeelt alleen de gestalte zonder de materie)
3. Ratio
Ratio vero hanc quoque transcendit speciemque ipsam, quae singularibus inest, universali
consideratione perpendit.
(Maar de rede overstijgt ook deze en peilt de soort zelf, die in de bijzondere zaken is, met een
algemene beschouwing.)
4. Intelligentia
Intellegentiae vero celsior oculus exsistit; supergressa namque universitatis ambitum ipsam
illam simplicem formam pura mentis acie contuetur. 
(Maar het oog van het begrip staat nog hoger; want nadat zij de omtrek van het geheel
overschreden heeft, beschouwt zij die eenvoudige vorm zelf met de zuivere scherpte van de
geest.)

Met betrekking tot Spinoza, Newton, Anselmus en Boethius dient dit summiere overzicht nog
verder uitgewerkt te worden, zoals bij Barth is geschied. Maar een begrijpende lezer zal erop
vertrouwen dat - al zoekend - de structuur van de bijbelse verkondiging - intellectus quaerens
fidem / fides quaerens intellectum - gevonden kan worden. 

Kortenhoef, januari 2014

-18-




