
UITLEG VAN DRIE GEDICHTEN 

IN HET MIDDEN VAN 

BOEK V VAN DE CONSOLATIONE PHILOSOPHIAE

VAN BOETHIUS

Karl Barth, KD I,2, 824
Die Philosophie, und zwar grundsätzlich jede Philosophie kann im Dienst des Wortes Gottes
kritisiert werden und dann auch legitime kritische Kraft gewinnen, kann erleuchtet werden
und dann auch wirklich erleuchten, kann in Bewegung gebracht werden und dann auch selbst
bewegen.

Hoe deze ‘Satz’ van Barth op een voorbeeldige wijze met betrekking tot de Griekse filosofie
(en mythologie) waar wordt, willen wij trachten te laten zien aan de hand een uitleg van de
drie middelste gedichten van boek V van De consolatione Philosophiae. Daarbij zullen we
zien dat in de omlijsting van de drie gedichten, de gedichten 2m én 4m, enerzijds van buiten
het licht van de ‘ware zon’ (als het licht van de Stichter van de grote aardbol - Conditor magni
orbis) tot in de diepten universeel doordringt én anderzijds de dingen van binnen uit als de
indrukken in onze ziel in (gelijke!) beweging komen. Hoe in het midden van Boek V 3m de
kritiek onmisbaar is om tot éénvoud bij het ‘van buiten’ en ‘van binnen’ te komen, zal
tenslotte hopelijk helder worden.

Boethius gebruikt in 2m niet zozeer de filosofie als wel de mythologie om te laten zien hoe de
mythologische ontologie (Phoebus als zon!) in regie genomen wordt, zodat niet de natuurlijke
zon, maar de ‘magni conditor orbis’ als de ware zon licht in deze wereld brengt, omdat hij
naar alles omziet. De tekst (met eigen vertaling) luidt als volgt:

Pa,ntV evfora/n kai. pa,ntV evpakou,ein

puro clarum lumine Phoebum 

melliflui canit oris Homerus 

qui tamen intima uiscera terrae 

non ualet aut pelagi radiorum 

infirma perrumpere luce. 

Haud sic magni conditor orbis: 

huic ex alto cuncta tuenti 

nulla terrae mole resistunt 

non nox atris nubibus obstat; 

quae sint, quae fuerint ueniantque 

uno mentis cernit in ictu; 

quem quia respicit omnia solus 

uerum possis dicere solem. -- 

‘Alles ziet hij en alles hoort hij’,

de heldere Phoebus met een zuiver licht,

dat zingt Homerus met een honingzoete mond;

Die echter toch niet in staat is de binnenste

ingewanden van de aarde of de zee met het

zwakke licht van zijn stralen te doorbreken.

Niet aldus de Stichter van de grote aardbol;

voor hem, die uit de hoge alles ziet

bieden de aardrijken met geen enkele massa weerstand,

staat de nacht met donkere wolken niet in de weg.

Wat is, wat geweest is, wat zal komen

onderscheidt hij in één blik van zijn geest;

Hem, omdat Hij alleen naar alles omziet,

zou je de ware zon kunnen noemen.

Boethius neemt in dit prachtige gedicht de ‘natuurlijke’ zon in regie neemt om de ‘magni
conditor orbis’ als de ware zon te verkondigen, - dáárvan is sprake in dit gedicht en dát
behoort uitgelegd te worden. 

In de openingszin gebruikt Boethius een dichtregel van Homerus (Ilias 3, 277): ‘alles ziet hij
en alles hoort hij’. In het kielzog van de beroemde grotparabel van Plato (Politeia VII, 514a -



517a) werd deze tekst veel gebruikt door neo-platonici. Voor deze filosofen was de nadruk op
het universele belangrijk in deze mythologische stof (2 x ‘alles’: éénmaal met betrekking tot
het licht; éénmaal met betrekking tot het geluid) 

In de tweede strofe wordt ons echter duidelijk gemaakt dat déze natuurlijke zon niet in staat is
om met het zwakke licht van zijn stralen (van buiten af!) tot in het binnenste van de aarde of
de zee door te breken. 

De wending komt (zoals altijd bij Boethius) in het midden van de derde strofe. Het is toch
eigenlijk onbegrijpelijk dat ‘geleerden’ in het midden van dit gedicht niet herinnerd werden
aan bijbelse noties. Wat hier in contrast met de ‘natuurlijke zon’ over de Stichter van de grote
aardbol wordt gezegd, wordt in drie regels naar voren gebracht:
1. hem, die uit de hoge alles ziet;
Hierbij zou toch gedacht kunnen worden aan Psalm 113, 5-6:
Wie is als de HEER onze God,
die zeer hoog woont,
die zeer laag ziet,
in de hemel en op de aarde? 
Het gaat hierbij niet om de vraag of Boethius bij het schrijven van de tekst van zijn gedicht
daadwerkelijk aan Psalm 113 heeft gedacht. Het gaat om de wijze waarop bij Boethius en in
Psalm 113 (vers 3) de ‘natuurlijke’ zon in regie genomen wordt om ‘God’ te verkondigen. 
2. bieden de aardrijken met geen enkele massa weerstand;
Opvallend is in deze regel, dat niet meer over ‘de aarde of de zee’ (tweede strofe) gesproken
wordt, maar alleen over de aardrijken (terrae). Alsof Boethius ons hier Openbaring 21, 1 ‘en
de zee was niet meer’ in herinnering wil roepen.
3. staat de nacht met donkere wolken niet in de weg.
Hierbij zouden we weer aan een psalmtekst kunnen denken: Psalm 139, 12:
Zei ik: duisternis moge mij overvallen,
dan is de nacht licht voor mij,
zelfs de duisternis verbergt niet voor U,
maar de nacht licht als de dag,
de duisternis is als het licht.
Tegelijk wordt in deze derde regel ons duidelijk gemaakt hoe groot het verschil is van het
gebruik van de dichtregel van Homerus door Plato en de neoplatonici. Bij deze filosofen gaat
men uit van de menselijke situatie in de duisternis van de grot en veronderstelt men, dat
buiten de grot (in de ideeënwereld!) wel het licht zal zijn. Bij Boethius is (karakteristiek voor
de bijbelse verkondiging!) de situatie precies andersom: van buiten schijnt er licht in de
duisternis, staat de nacht met de donkere wolken niet in de weg! 

In de vierde strofe wordt in contrast met de tweede strofe het effect van de wending in de
middelste strofe onder woorden gebracht:
Wat is, wat geweest is, wat zal komen
onderscheidt hij in één blik van zijn geest.
Wie wordt hierbij niet herinnerd aan de verkondiging van Johannes, die zich op vele plaatsen
in gelijke bewoordingen heeft uitgelaten?

Tenslotte wordt in de vijfde strofe - in contrast met de eerste strofe - de conclusie van het
prachtige gedicht verkondigd: niet de mythologische-filosofische-natuurlijke zon is de ‘ware
zon’, maar de ‘Conditor magni orbis’ is de ware zon. Dat is geen ontologische opmerking,
maar verkondiging: ‘omdat hij naar alles omziet’ (ook hier het universele ‘alles’ van de eerste
strofe, maar nu éénmaal!). 



Drie zaken zijn het, die we bij de uitleg van het gedicht 2m centraal willen stellen: 1. De
wending in de natuurlijke ontologie van de zon; 2. De beweging van het licht van buiten; 3.
De universele effecten van de wending.

In het gedicht 4m, waarin niet zozeer de ‘idealistische’ filosofie (Plato / neoplatonici) maar
veeleer de ‘materialistische’ Stoa-filosofie in regie genomen wordt, zullen we zien dat in een
verborgen correspondentie met 2m opnieuw drie zaken aan de orde zullen komen: 1. De
wending in de indrukken van het zijnde in onze ziel; 2. De beweging van de indrukken van
binnen; 3. De effecten van de wending in de gelijke beweging. 

De tekst van 4m:

Quondam Porticus attulit 

obscuros nimium senes 

qui sensus et imagines 

e corporibus extimis 

credant mentibus imprimi, 

ut quondam celeri stilo 

mos est aequore paginae 

quae nullas habeat notas 

pressas figere litteras. 

Sed mens si propriis uigens 

nihil motibus explicat, 

sed tantum patiens iacet 

notis subdita corporum 

cassasque in speculi uicem 

rerum reddit imagines, 

unde haec sic animis uiget 

cernens omnia notio? 

Quae uis singula perspicit 

aut quae cognita diuidit? 

Quae diuisa recolligit 

alternumque legens iter 

nunc summis caput inserit, 

nunc decedit in infima, 

tum sese referens sibi 

ueris falsa redarguit? 

Haec est efficiens magis 

longe causa potentior 

quam quae materiae modo 

impressas patitur notas. 

Praecedit tamen excitans 

ac uires animi mouens 

uiuo in corpore passio 

cum uel lux oculos ferit 

uel uox auribus instrepit. 

Tum mentis uigor excitus 

quas intus species tenet 

ad motus similes uocans 

notis applicat exteris 

Van oudsher bracht de Zuilenhal (= Stoa)

al te duistere grijsaards voort,

die geloven dat zintuiglijke gewaarwordingen 

en beelden uit de uiterlijke 

lichamen in de geesten worden gedrukt,

zoals het van oudsher de gewoonte is,

met een snelle griffel op het oppervlak 

van een pagina, die geen tekens heeft,

er op gedrukte letters in te prenten.

Maar als de geest, levenskrachtig door eigen

bewegingen niets ontvouwt,

maar slechts geduldig neerligt,

onderworpen aan de aan de tekens van de lichamen

en lege beelden van de zaken in de 

wisseling van de spiegel teruggeeft,

vanwaar is deze teken-kennis zo levenskrachtig

voor de zielen, als het alles onderscheidt?

Welke kracht doorziet het afzonderlijke

of welke verdeelt het gekende?

Welke verzamelt weer het verdeelde,

en door een afwisselende weg te kiezen 

voegt nu eens het hoofd in het hoogste,

gaat dan weer weg naar het laagste,

heeft dán, als het zich naar zichzelf

terugbrengt, door het ware het onware weerlegd?

Deze (kracht) heeft meer uitwerking

en is veel meer vermogend

dan (de kracht) die slechts in de materie

ingedrukte tekens toelaat.

Toch gaat de aandoening vooraf,

die de krachten van de ziel opwekt 

en beweegt in een levend lichaam,

wanneer of het licht de ogen treft

of een stem in de oren klinkt.

Dán roept de opgewekte levenskracht van de geest 

soorten, die hij van binnen vasthoudt

naar gelijke bewegingen,

richt ze op uiterlijke tekenen,



introrsumque reconditis 

formis miscet imagines. 

en met naar binnen gekeerde verborgen

vormen mengt hij de beelden.

In de eerste strofe wordt kernachtig (en geestig met ‘al te duistere grijsaards’ - het gaat om de
oude wereld ‘van binnen’, waar de duisternis heerst!) de kentheorie van de filosofie van de
Stoa uitgelegd: indrukken in de ziel. Boethius gebruikt niet het woord ‘anima’, maar ‘mens’,
geest. Met het gebruik van dit woord wordt als het ware de wending reeds voorbereid.
Klassiek is de omschrijving van de ‘indruk’ als een stift in de was van een wastafeltje, maar
hier wordt het beeld gebruikt van een snelle griffel op het oppervlakte van een pagina. 

De vraag, die ons naar de wending van de middelste strofe brengt, komt in de tweede strofe
aan de orde: Vanwaar (unde!) is de indruk krachtig, wanneer de geest door eigen beweging
niets ontvouwt? Zoals in m2 de beweging van buiten is, zo ontstaat in m4 de vraag van
binnen: vanwaar zijn onze indrukken krachtig, wanneer in de wisseling van de spiegel van de
ziel er slechts lege beelden in de geest ontstaan? 

In de middelste, derde strofe valt de beslissing met de vraag: welke kracht (quae vis) brengt
ordening in de indrukken? Prachtig wordt de ordening betrokken op het onderscheiden van
alles (omnia cernens - slot tweede strofe) in het verdelen en het verzamelen van het het
hoogste tot in het laagste. Daarbij gaat het niet om de tweevoud van ‘waar én onwaar’, maar
wordt in een éénvoud door het ware het onware weerlegd (zie Spinoza: sane sicut lux seipsam
et tenebras manifestat, sic veritas norma sui et falsi est - zoals het licht zichzelf en de
duisternis openbaart, zo is de waarheid de norm van zichzelf en het onware (Ethica II, Prop.
43, scholium); zie ook brief aan Albert Burgh, 76:  verum est index sui et falsi). 

In de vierde strofe wordt in correspondentie met de tweede strofe de effecten van de wending
in de middelste strofe naar voren gebracht. Hoezeer met de wending meer uitwerking (naar
buiten) en meer vermogen (van binnen) is teweeggebracht, het primaat blijft bij het ‘van
buiten’ liggen: ‘de aandoening gaat vooraf, .... wanneer het licht de ogen treft of een stem in
de oren klinkt’(vgl begin gedicht 2m). 

Tenslotte wordt in de laatste strofe in correspondentie met de eerste strofe ons duidelijk
gemaakt hoe de ‘kentheorie’ er na de wending komt uit te zien. Kennis ontstaat dán (tum!) op
een moment, dat het ‘van binnen’ en ‘van buiten’ overeen stemmen. Die overeenstemming is
geen religieuze harmonie, maar een levende beweging, waarin de opgewekte levenskracht
van de geest van binnen verborgen soorten roept (vocans) om zich in gelijke beweging
(similes motus) te richten op uiterlijke tekenen. Tenslotte wordt dan de technische
kennisterminologie van het voorgaande proza gebruikt, waarbij dezelfde beweging tot
uitdrukking gebracht wordt in het mengen van de (uiterlijke) beelden met de naar binnen
gerichte vormen om tot een éénvoudige kennis te komen. 

Het risico van het mengen van de uiterlijke beelden met de naar binnen gerichte vormen (zie
voor meer begrip van deze technische termen: het voorgaande proza 3) is dat er hiermee een
of andere religieuze oorsprong van kennis gaat ontstaan. Precies dat wordt in het midden van
Boek V, in het midden van de drie gedichten m2, m3 en m4 met het gedicht m3 onmogelijk
gemaakt. In dit gedicht klinkt de kritiek, die ná het gedicht over het licht en vóór het gedicht
over de beweging alle religie vragenderwijs ontmaskert. De tekst luidt:

(1) Quaenam discors foedera rerum 

causa resoluit? Quis tanta deus 

ueris statuit bella duobus 

ut quae carptim singula constent 

Welke verdeelde (oor)zaak lost toch de verbanden

in de dingen op? Welke God heeft tot zo grote 

oorlogen tussen twee waarheden besloten,

zodat wat verbrokkeld als afzonderlijke zaken vaststaat,



eadem nolint mixta iugari? 

(2) An nulla est discordia ueris 

semperque sibi certa cohaerent, 

sed mens caecis obruta membris 

nequit oppressi luminis igne 

rerum tenues noscere nexus? 

(3) Sed cur tanto flagrat amore 

ueri tectas reperire notas? 

Scitne quod appetit anxia nosse? 

Sed quis nota scire laborat? 

At si nescit, quid caeca petit? 

Quis enim quicquam nescius optet? 

Aut quis ualeat nescita sequi?

(4) Quoue inueniat, quis reppertam 

queat ignarus noscere formam? 

An cum mentem cerneret altam 

pariter summam et singula norat, 

nunc membrorum condita nube 

non in totum est oblita sui 

summamque tenet singula perdens? 

(5) Igitur quisquis uera requirit 

neutro est habitu; nam neque nouit 

nec penitus tamen omnia nescit, 

sed quam retinens meminit summam 

consulit alte uisa retractans, 

ut seruatis queat oblitas 

addere partes. -- 

datzelfde niet vermengd onder een juk wil komen?

Of is er geen enkele verdeeldheid tussen waarheden

en hangen zekerheden voor zich altijd samen,

maar kan de geest, belemmerd door blinde ledematen,

door het vuur van het onderdrukte licht niet

de dunne vlechten tussen de dingen kennen?

Maar waarom brandt hij (nl. de geest) met zulke liefde

om de verborgen tekenen van de waarheid te ontdekken?

Weet hij soms wat hij in benauwdheid nastreeft te kennen?

Maar wie spant zich in om bekende dingen te weten?

En als hij ‘t niet weet, waarom streeft hij naar blinde dingen?

Immers wie zou ook maar iets wensen, waarvan hij onwetend

is?

Of wie zou in staat zijn om te volgen waarvan hij onwetend is

geweest?

En waar hij ‘t zou vinden, welke onkundige zou

de ontdekte vorm kunnen kennen?

Of, toen hij de hoge geest onderscheidde, 

kende hij gelijkelijk (pariter) het hoogste en de afzonderlijke

dingen,

nu, verborgen in de wolk van ledematen 

is hij niet geheel en al zichzelf vergeten

en houdt het hoogste vast, de afzonderlijke dingen verliezend?

Dus, alwie ook maar de waarheid zoekt is van geen 

van beide houding: want én hij kent niet

én van binnen is hij toch niet onwetend van alles,

maar het hoogste, dat hij zich vasthoudend herinnert,

raadpleegt hij, wanneer hij wat hoog gezien is, weer opvat,

opdat hij aan de bewaarde de vergeten delen 

kan toevoegen. 

Met deze tekst staat in het midden van Boek V een gedicht, dat ons de centrale wending biedt,
zodat déze (in regie genomen) filosofie troost kan brengen. Het gedicht opent met veel vragen
en eindigt met één antwoord. De vele vragen vormen de afsluiting van hetgeen ervoor in het
boek ter sprake is gekomen. Het éne antwoord opent het vervolg, waarin de troost steeds
duidelijker zal worden. 
De vele vragen komen, kort samengevat neer op de vraag hoe God in zijn voorzienigheid
voor alles zorgt. Boek V opent in het eerste proza immers met de ontkenning van het toeval
(casus) en met behulp van de filosofie van Aristoteles wordt gesteld dat er een voorzienigheid
is. Het éne antwoord komt, kort samengevat neer op de wending in het platoonse herinneren
naar een effectief herinneren, zodat aan de bewaarde de vergeten delen kunnen worden
toegevoegd. Dat effectief herinneren roept uiteindelijk op tot het gebed, waarmee De
Consolatione Philosophiae eindigt:



(1) Nec frustra sunt in deo positae spes
precesque, 
quae cum rectae sunt inefficaces esse non
possunt. 
(2) Auersamini igitur uitia, colite uirtutes,
ad rectas spes animum subleuate, humiles
preces in excelsa porrigite. 

(3) Magna uobis est, si dissimulare non
uultis, necessitas indicta probitatis 

cum ante oculos agitis iudicis cuncta
cernentis. 

En niet tevergeefs zijn hoop en gebed op
God gesteld,
die wanneer zij rechtmatig zijn, niet
onwerkzaam kunnen zijn.
Wend je dus van de zonden af, betracht de
deugden, verhef de ziel naar de rechtmatige
hoop, reik het nederige gebed aan in den
hoge.
Voor jullie is er, als je niet wilt veinzen, een
grote opgelegde noodzakelijkheid van
beproeving,
wanneer jullie handelen voor de ogen van
de rechter, die alles onderscheidt.

Hier willen we ons echter beperken tot de uitleg van m3 als midden van m2 en m4. 

(1) Nadat in de eerste vraag van de eerste strofe geformuleerd wordt welke zaak de verbanden
tussen de dingen oplost, komt in de tweede vraag van de eerste strofe de kwestie naar voren
welke God tot zulke oorlogen tussen twee waarheden heeft besloten, zodat niets als vanzelf
onder één juk wil komen. 
Van belang is op te merken dat hiermee een anti-religieuze, anti-filosofische vraag gesteld
wordt, want zowel in de religie (religere - verbinden) als in de filosofie wordt de omgekeerde
weg bewandeld met de vraag: welke zaak, welke God zorgt ervoor dat er verbanden tussen de
dingen zijn? De eerste strofe laat deze vraag naar de zaak in één adem horen met de vraag
‘welke God heeft tot zo grote oorlogen tussen twee waarheden besloten’? Met de oorlogen
tussen twee waarheden bedoelt Boethius de oorlog tussen de voorzienigheid Gods én de
menselijke vrijheid, die elkaar wederzijds (daarom een meervoud: oorlogen) bestoken. In dit
verband is de voorzienigheid een element uit de materialistische Stoa filosofie en de
menselijke vrijheid een element uit de idealistische platoonse filosofie, die de mensen boven
de materiële zaken doet uitstijgen. Aan de waarheid van beiden wil hij vasthouden en tegelijk
stelt hij dat de waarheid van beiden niet te rijmen is. 
Indirect is er nog een opmerking te maken naar aanleiding van de vraag in de opening van het
gedicht: Welke verdeelde (oor)zaak lost toch de verbanden in de dingen (foedera rerum) op?
‘Gelovige’ mensen uit een of andere traditie hebben nogal eens de voor de hand liggende
neiging om zich op een verbond (foedus) van God met zijn volk / gemeente te beroepen.
Temidden van alle verbanden in de wereld is er dan één verbond dat eruit springt: het verbond
dat God aangegaan is. In de crisis van het aangezicht van de dood stelt Boethius de vraag, die
als het ware de keerzijde van dit verbond vormt. Als God in het verbond voor de verbanden
tussen de dingen zorgt, wat is dat voor een verdeelde zaak (discors causa), die (in het
aangezicht van de dood) de verbanden in de dingen oplost? In dit verband is dit gedicht van
Boethius tegelijk de kritische achtergrond van de vele concordaten, die in de ‘scholastische
wereld’ van het tweede millennium gesloten zijn. 
Het zal duidelijk zijn, dat hiermee in de eerste strofe de verbanden in de ‘wereld van buiten’
op losse schroeven wordt gezet, zodat er van binnen geen eenvoud kan ontstaan (het kan niet
onder één juk komen). Het zelfde gebeurt hierna in de volgende strofe met de verbanden in de
‘wereld van binnen’, waarbij de buitenwereld in ‘licht’ tekortschiet.

(2) Samenhangend met (1) wordt vragenderwijs met de herhaling van de begrippen
‘discordia’ en ‘veris’ het alternatief naar voren gebracht: of is er wel samenhang, maar (sed!)
kan onze subjectief verblinde, verwarde geest vanwege het objectief onderdrukte vuur van het



licht de dunne vlechten tussen de dingen niet kennen? De vraag is nu niet naar de zaak of naar
God, maar de vraag is of onze geest de samenhang van ons uit (subjectief) en vanuit het licht
op de dingen (objectief) wel kan opmerken. Met de formulering is deze vraag uitgesproken
anti-naturalistisch, zoals verondersteld wordt dat onze ‘natuurlijke geest’ belemmerd wordt
door de blinde ledematen, dat wil zeggen door haar meer subjectieve (aan de lichamelijke
afzonderlijke ledematen gebonden) beperkingen. Het volgende gedicht m4 gaat op dit
probleem van de geest verder in: de geest, levenskrachtig door eigen bewegingen ontvouwt
niets (zie boven) Maar naast de meer subjectieve ‘natuurlijke beperkingen’ is er met de
opvallende uitdrukking ‘oppressi luminis igne’ een meer objectief element in het spel. En dit
element doet ons natuurlijk denken aan het voorgaande gedicht m2, waarin het licht zo’n
belangrijke rol speelde met de vraag van wie het ‘ware licht’ als de ‘verus sol’ afkomstig is.
Beiden - de meer subjectieve beperkte blinde ledematen van binnen en het meer objectieve
vuur van het onderdrukte licht van buiten- zouden in een scepsis kunnen eindigen, ware het
niet, dat in het gedicht een wending teweeggebracht wordt. 

(3) En met de dreiging van de scepsis komen bij de wending van het midden van het gedicht
m3. Met de wending wordt - heel zinvol - geen pasklaar antwoord gegeven op de dreigende
scepsis, maar de verwachting van een antwoord gewekt. Deze strofe bestaat niet uit vijf, maar
uit zeven regels, zoals ook de laatste twee strofen. Het midden ligt nu in de vierde regel:
‘Maar wie spant zich in om bekende dingen te weten?’ Voor het midden worden drie regels
gewijd aan ‘weten’ en na het midden drie regels aan ‘niet weten’. De eerste drie regels luiden:
Maar waarom brandt hij (nl. de geest) met zulke liefde
om de verborgen tekenen van de waarheid te ontdekken?
Weet hij soms wat hij in benauwdheid nastreeft te kennen?
Het thema van het ‘vuur (van het onderdrukte licht)’ wordt opgepakt door de vraag te stellen
waarom de geest met zulke een liefde (in het heden) brandt om de verborgen tekenen van de
waarheid te ontdekken (zodat het in de toekomst openbaar wordt). ‘Waarheid’ is geen
neutrale zaak, maar de afwezigheid ervan en de veronderstelling dat (vanuit de ervaring van
het verleden) waarheid te kennen is, brengt benauwdheid (anxia - de enige plaats, waar in
Boek V dit begrip voorkomt) teweeg. De bevrijding in de benauwdheid (libertas is een veel
voorkomende woord in Boek V) volgt niet direct na het midden, maar ons wordt duidelijk
gemaakt dat een dergelijke bevrijding niet anders kan geschieden dan door het ‘niet weten’
heen. Niet om dit ‘niet weten’ een eigen status te geven (zoals bijv. de falsificatie bij Popper),
maar om te laten zien, dat kennis niet anders kan geschieden dan ‘ontsnapt uit de
onwetendheid’. Die geest wordt dan ook in de drie regels na het midden van de derde strofe
weergegeven:
En als hij ‘t niet weet, waarom streeft hij naar blinde dingen?
Immers wie zou ook maar iets wensen, waarvan hij onwetend is?
Of wie zou in staat zijn om te volgen waarvan hij onwetend is geweest?
‘Niet weten’ beheerst deze drie regels, waarbij opnieuw een relatie met heden, toekomst en
verleden gelegd wordt: 
- nescit: in verband met de absurditeit van het streven naar blinde dingen in de tegenwoordige
tijd;
- nescius: in verband met onlogische wensen voor de toekomende tijd;
- nescita: in verband met het onmogelijke volgen van de voltooide tijd.
De bevrijding in de benauwdheid om tot kennis te komen schemert zo vragenderwijs door de
geschiedenis van het ‘niet weten’ heen.
Indirect maakt Boethius duidelijk dat elk mens in zijn of haar religie, filosofie op een absurde
wijze geneigd is om te streven naar blinde dingen, onlogische wensen heeft voor de



toekomende tijd, en op onmogelijke wijze volgt wat voltooid is. Indirect wordt hiermee de
vraag naar het ‘perfectum’ op scherp gesteld (wat is er volbracht?), zodat we in het heden niet
meer naar blinde dingen streven en onlogische wensen hebben naar de toekomst!

(4) Nadat in het slot van (3) de vraag naar de tijd een rol gespeeld heeft worden we in (4) met
de vraag naar de plaats geconfronteerd: waar?  - waar hij ‘t zou vinden ....?
Ook (4) bestaat weer uit zeven regels, waarbij de middelste luidt:
... kende hij gelijkelijk (pariter) het hoogste en de afzonderlijke dingen...?
Het hoogste (summam, enkelvoud) en de afzonderlijke dingen (singula, meervoud) - daarover
gaat ‘t bij de vraag naar de plaats. Wanneer het hoogste (God etc) gekend wordt, zijn dan de
afzonderlijke zaken (bv Boethius in zijn cel) vergeten? Dat is de vraag die in deze strofe
speelt. 
Voor het midden is de concentratie gericht op het hoogste:
En waar hij ‘t zou vinden, welke onkundige zou
de ontdekte vorm kunnen kennen?
Of, toen hij de hoge geest onderscheidde ....
In het verlengde van het ‘niet weten’ wat in geschiedenis van de tijd gebeurt, wordt ook de
vraag naar de plaats gesteld: waar hij ‘t zou vinden, welke onkundige zou de ontdekte vorm
kunnen kennen? Op dit moment wordt er echter een alternatief (an) voorgesteld: ‘Of, toen hij
de hoge geest (alta mens) onderscheidde ....’. 
Na het midden is vanuit de hoge geest de concentratie gericht op de afzonderlijke dingen:
nu, verborgen in de wolk van ledematen 
is hij niet geheel en al zichzelf vergeten
en houdt het hoogste vast, de afzonderlijke dingen verliezend?
Met deze vraag wordt de laatste strofe voorbereid. Het is de vraag van iemand, die zich (van
binnen!) verloren weet temidden van de ‘wolk van ledematen’, dwz de talloze delen van het
lichaam, die maar niet tot een geheel willen komen. Het is de vraag van iemand geheel en al
zichzelf vergeten is, zoals hij het hoogste vasthoudt, maar de afzonderlijke dingen (waartoe
hij zelf behoort) verliest. 

(5) In de laatste strofe komt met behulp van ‘vergeten - herinneren’ een antwoord van buiten,
dat tot van binnen reikt, een antwoord dat verder in Boek V uitgewerkt zal worden. Want dat
religieuze dilemma: je vastklampen aan het hoogste (van buiten), terwijl je daarmee geen oog
meer hebt voor jezelf (van binnen), - dat dilemma kan nooit troost bieden. Daarom opent de
vijfde strofe met de dubbele negatie, die de negatie niet omkeert in iets positiefs, maar de
negatie uitlegt:
Dus, alwie ook maar de waarheid zoekt is van geen 
van beide houding: want én hij kent niet
én van binnen is hij toch niet onwetend van alles ...
Zowel de houding ‘ik ken niet ...’ is er niet voor iemand, die de waarheid zoekt (waarom zoek
je anders?), als de houding ‘van binnen ben ik toch niet onwetend van alles’ (eigenlijk de
houding van de gnosis, met het ‘innerlijke licht’, de ‘innerlijke kennis’, het ‘innerlijke
geloof’, de houding van iemand, die niet hoeft te zoeken, maar reeds in bezit is). Of positief
geformuleerd: de waarheid wordt gekend en is niet ‘van binnen’. Vanuit deze drie regels
komen we bij het midden van de laatste strofe:
maar het hoogste, dat hij zich vasthoudend herinnert ....
En dit midden wordt dan tot slot als volgt uitgewerkt:
(het hoogste) raadpleegt hij, wanneer hij wat hoog gezien is, weer opvat,
opdat hij aan de bewaarde de vergeten delen 
kan toevoegen. 



Dat herinneren van het hoogste (van buiten) wordt door vrijwel alle commentatoren
platonisch uitgelegd. Maar met deze uitleg blijft onduidelijk wat Boethius wil zeggen
wanneer hij bij het herinneren aan de bewaarde vergeten delen (van binnen!) kan toevoegen.
Helga Scheible (Die Gedichte in der Consolatio Philosophiae des Boethius, 1972, 165)
schrijft bv. in haar commentaar op deze regels: ‘Deshalb greift Boethius hier unmittelbar auf
Platon zurück, dessen Lehre von der praeexistente Schau und Rückerinnerung ihm
ermöglicht, das Vorhandensein autoritärer Vorstellungen als ein gültiges Wahrheitskriterium
im menschlichen Geist hinreichend zu begründen.’ En Gerard O’Daly (The poetry of
Boethius, 1991, 176): ‘The partial answer of 5 m. 3 is to refer the aporiai to the phenomenon
of forgetting, which is, in a Platonic manner, said never to be total, and so always susceptible
to recollection.’ Maar in het geheel van Boek V gaat het niet om de bewegingsloze
‘praeexistente Schau und Rückerinnerung’, het gaat niet om een ‘Platonic manner’, maar de
wijze waarop Boethius over ‘vergeten en herinneren’ spreekt is de wijze, waarop Frans
Breukelman over ‘Gedenken und Vergessen’ spreekt in Biblische Theologie II, 13. Het gaat
niet om een effectloos ‘herinneren’, maar om een herinneren, dat een weerspiegeling is van
een ‘Sein in der Tat’. Dit ‘Sein in der Tat’ wordt door Boethius tot uitdrukking gebracht met
het slot: ‘opdat hij aan de bewaarde de vergeten delen kan toevoegen’. Aan dit toevoegen van
vergeten delen temidden van de bewaarde delen wordt vanuit dit midden van Boek V de rest
van het boek gewijd. Hoe dit ‘Sein in der Tat’ van binnen uit in beweging komt in het kader
van de samenhang van Boek V hebben we reeds besproken met de uitleg van m4. En het is
niet toevallig dat m4 de tegenhanger van de filosofie van Plato, de Stoa in regie neemt om
juist die filosofie in beweging te brengen. 

Drie punten zijn het, waarmee we opnieuw de uitleg van m3 kunnen samenvatten: 1. Als het
midden van m2 en m4 wordt nu de filosofische scepsis in regie genomen; 2. Centraal staat nu
de spanning tussen wat ‘van buiten’ komt als ‘het universele hoogste’ en onze plaats daarin
als de afzonderlijke dingen; 3. het gedenken en vergeten is niet een bewegingsloos gebeuren, 
maar heeft effecten: in de benauwenis aan de bewaarde vergeten delen toevoegen (zodat er
bevrijding zal ontstaan).



Tot slot nog drie opmerkingen:
1. 
Met betrekking tot de wijze waarop met Boethius de scholastische wetenschap begint.
Boethius is kenmerkend ‘de laatste Romein, de eerste scholasticus’ genoemd (Grabmann, Die
Geschichte der scholastische Methode). Van zichzelf zegt Barth dat hij op deze weg van de
(bijzondere, kerkelijke) scholastische wetenschap voortgaat. Zie hierover het voorwoord van
KD I, 1: ‘Ich befinde mich geschichtlich, sachlich und formal auf den Wegen der Scholastik’
(p. IX). En zie daarna op p. IX - X de geestige bespreking over ‘das Märchen von der
unfruchtbare Scholastik’. De ‘Satz’ van Barth:
Die Philosophie, und zwar grundsätzlich jede Philosophie kann im Dienst des Wortes Gottes
kritisiert werden und dann auch legitime kritische Kraft gewinnen, kann erleuchtet werden
und dann auch wirklich erleuchten, kann in Bewegung gebracht werden und dann auch selbst
bewegen
menen wij met de uitleg van de drie gedichten van Boethius ‘waar’ gemaakt te hebben. Al is
de volgorde bij Boethius - m2 licht - m3 kritiek - m4 beweging - anders dan bij Barth,
hopelijk is duidelijk geworden dat hier de Griekse filosofie op een voorbeeldige wijze in regie
is genomen.

Van belang is om nog iets over de samenhang van de ‘Satz’ van Barth op te merken.
De tekst van Barth komt uit par. 21 ‘Die Freiheit in der Kirche’.
Deze paragraaf is verdeeld in twee delen:
1. Par. 21. 1 Die Freiheit des Wortes
2. Par. 21. 2 Die Freiheit unter dem Wort.
Het citaat - dat zal duidelijk zijn - komt uit het tweede deel van de paragraaf.
De Leitsatz van de paragraaf laat al veel zien van het kader, waarin het citaat gelezen wil
worden:
Unmittelbare, absolute und inhaltliche Freiheit nimmt ein Glied der Kirche nicht für sich,
sondern allein für die heilige Schrift als Gottes Wort in Anspruch. 
Eben der Gehorsam gegen das freie Wort Gottes in der heiligen Schrift ist aber auch
subjektiv bestimmt dadurch, dasz jeder Einzelne, der das Zeugnis der Schrift anzunehmen
bekennt, die Verantwortung für dessen Auslegung und Anwendung selber mit zu übernehmen
willig und bereit sein wird.
Die Freiheit in der Kirche ist durch die Freiheit der heiligen Schrift, in der sie begründet ist,
begrenzt als mittelbare, relative und formale Freiheit.

In de drie zinnen van de Leitsatz zijn drie momenten te herkennen, die wij elk van een klein
commentaar voorzien:
(1) Het absolute negatieve van de eerste zin (absolute Freiheit nicht für sich, sondern ....) wil
het relatieve positieve van de volgende twee momenten onderstrepen:
Unmittelbare, absolute und inhaltliche Freiheit nimmt ein Glied der Kirche nicht für sich,
sondern allein für die heilige Schrift als Gottes Wort in Anspruch. 
(2) Na het negatieve wordt kan het positieve van de (subjectieve!) vrijheid helder omschreven
worden, wat als samenvatting van par 21. 1 ‘Die Freiheit des Wortes’ gezien kan worden:
Eben der Gehorsam gegen das freie Wort Gottes in der heiligen Schrift ist aber auch
subjektiv bestimmt dadurch, dasz jeder Einzelne, der das Zeugnis der Schrift anzunehmen
bekennt, die Verantwortung für dessen Auslegung und Anwendung selber mit zu übernehmen
willig und bereit sein wird.



(3) Na de grens van (1) wordt opnieuw een grens aangebracht: niet als iets negatiefs, maar om
de subjectieve vrijheid van (2) te onderstrepen als relatieve vrijheid -, hetgeen als
samenvatting van par 21.2 kan gelden:
Die Freiheit in der Kirche ist durch die Freiheit der heiligen Schrift, in der sie begründet ist,
begrenzt als mittelbare, relative und formale Freiheit.

Centraal in de Leitsatz staat dus de aan twee kanten begrensde subjectieve vrijheid. Aan de
éne kant absoluut begrensd, zodat alle persoonlijke willekeur als ‘Glied der Kirche’ bij de
uitleg van de Schrift onmogelijk wordt gemaakt, aan de andere kant relatief begrensd, zodat
terwille van de zaak, die in de Schrift aan de orde is de vrijheid van de Schrift zelf (die bij
profeten en apostelen verondersteld is, zoals zij van wereldbeschouwingen, filosofieën en
tradities in vrijheid gebruik hebben gemaakt!) relatieve vrijheid met zich mee brengt. 

De Leitsatz van Par. 21 moet samen gehoord worden met de Leitsatz van Par. 20, waar niet de
subjectieve vrijheid maar de objectieve autoriteit met vrijwel dezelfde woorden kinkt

(1) Unmittelbare, absolute und inhaltliche Autorität nimmt ein Glied der Kirche nicht für
sich, sondern allein für die heilige Schrift als Gottes Wort in Anspruch. 
(2) Eben der Gehorsam gegen das autoritäre Wort Gottes in der heiligen Schrift ist aber
objektiv bestimmt dadurch, dasz die, die in der Kirche miteinander das Zeugnis der Schrift
anzunehmen bekennen, bei dessen Auslegung und Anwendung gegenseitig aufeinander zu
hören, willig und bereit sein werden.
(3) Die Autorität in der Kirche ist durch die Autorität der heiligen Schrift, in der sie
begründet ist, begrenzt als mittelbare, relative und formale Autorität.

Wanneer we de tekst van deze leitsatz vergelijken met de Leitsatz van Par 21 zien we, dat in
de omlijsting de tekst identiek is, alleen ‘Freiheit’ is vervangen door ‘Autorität’. Maar
vrijheid is niet hetzelfde als autoriteit en autoriteit is niet hetzelfde als vrijheid. Dat wordt
duidelijk als we het midden van beide Leitsätze met elkaar vergelijken, waarbij naast de
overeenkomst het verschil opvallend is.
De overeenkomst is gelegen in de gehoorzaamheid, waartoe men gewillig en bereid is. Deze
gehoorzaamheid vraagt om autoriteit, terwijl de gewillige bereidheid om vrijheid vraagt.
Maar in deze éne beweging is er toch differentiatie. Die differentiatie brengt het verschil in de
gehoorzaamheid met zich mee: aan de éne kant in het kader van de autoriteit de ‘objektive
Bestimmung, dasz die, die in der Kirche miteinander das Zeugnis der Schrift anzunehmen
bekennen, bei dessen Auslegung und Anwendung gegenseitig aufeinander hören’; aan de
andere kant in het kader van de vrijheid ook de ‘subjektive Bestimmung, dasz jeder Einzelne,
der das Zeugnis der Schrift anzunehmen bekennt, die Verantwortung für dessen Auslegung
und Anwendung selber mit übernehmt’. 
Prachtig weet Barth op deze wijze te formuleren hoe rond de uitleg en toepassing van de
Schrift de gemeente verzameld wordt. Daarbij zou men kunnen denken dat bij autoriteit
gedacht wordt aan de autoriteit van het Woord Gods naar de enkeling, terwijl de vrijheid
betrekking heeft op de onderlinge communicatie in de gemeente. Maar de orde is precies
andersom: de autoriteit heeft betrekking op de onderlinge communicatie, waarbij op deze
‘democratische wijze’ niemands uitleg kan worden overgeslagen; de vrijheid heeft betrekking
op de enkeling, zodat ieder zich vrij weet om een voorstel tot uitleg en toepassing naar voren
te brengen. Over vrijheid van meningsuiting gesproken! Dat geldt voorbeeldig in de gemeente
met betrekking tot de uitleg en de toepassing van de Schrift .. en bij de uitleg van De
consolatione Philosophiae van Boethius, waar in de kern toch eigenlijk hetzelfde thema als



een eenvoudige kennis bij én (objectieve) autoriteit (bij Boethius als voorzienigheid Gods) én
(subjectieve) vrijheid speelt. 

2. 
Elders hebben we naar voren gebracht hoezeer temidden van een bijzondere, kerkelijke
scholastiek én een algemene scholastiek een reguliere bijbelse theologie onmisbaar is. 
In de Bijbelse Theologie van Frans Breukelman is er een hoofdstuk aan te wijzen, dat exact
de problematiek van Boek V van Boethius aan de orde stelt. Het is de uitleg van Genesis 24: 1
- 67 (Bijbelse Theologie I, 2, 151 vv.): ‘Rebecca’s bereidwilligheid om dezelfde gang te gaan
die Abraham eertijds is gegaan.’ De ondertitel op p. 151 geeft het filosofische thema van
Boethius (voorzienigheid Gods en menselijke vrijheid) in bijbels-theologische woorden weer:
‘De dâbhâr, die van de HEER is uitgegaan (Gen 25, 50) komt tot verwerkelijking in het
medium van de menselijke vrijwilligheid.’

3. Als laatste nog een opmerking over de moderne natuurwetenschap, die uit de algemene
scholastische wetenschap te voorschijn is gekomen.
Voor de antieke mens was het vanzelfsprekend dat er een verschil is tussen ‘val en worp’.
Wanneer een appel uit de boom valt, werd dat toegeschreven aan een eigenschap, een
kwaliteit, die in de appel als subject verborgen was. Maar wanneer dezelfde appel door
iemand geworpen wordt, was die appel een object geworden, dat aan de kracht van de werper
met diens eigenschappen, dienst kwaliteiten als werper blootgesteld was. In het éne geval was
de kwaliteit van de appel in het geding, in het andere geval de kwaliteit van de werper. 
Sinds de bewegingswetten van Newton (Principia Mathematica Philosophiae naturalis, 1678)
weten we dat niet de verschillende kwaliteiten in het geding zijn, maar dat beiden - ook voor
een modern mens toch heel verschillende gebeurtenissen - onder één en dezelfde
wetmatigheid gerangschikt kunnen worden: de zwaartekracht, waarvan de bewegingswetten
op een klassieke manier door Newton geformuleerd zijn.

Hoezeer dit een voorbeeld mag zijn van de ‘simplex cognitio’, uit de bewegingswetten van
Newton mag ook weer niet niet rechtstreeks de simplicitas Dei afgeleid worden. In het eerste
millennium heeft Boethius dit in zijn De consolatione Philosophiae op een klassieke wijze in
Boek V, 4p geformuleerd. Boethius wil aan de éne kant vasthouden aan de voorzienigheid
Gods: Boek V opent (met gebruik van de filosofie van Aristoteles!) met de ontkenning van
‘casus’, toeval. Maar tegelijk wil hij aan de andere kant ook vasthouden aan de menselijke
vrijheid. Voor Boethius is die vraag natuurlijk ook klemmend: de menselijke vrijheid van
Theoderik de Grote heeft hem in de kerker doen belanden, terwijl hij (en zijn zoons) toch
voor dezelfde Theoderik in bestuurlijke zin een grote betekenis hadden gehad. Hoe valt dat
met de voorzienigheid Gods te rijmen? 
Boek V, 4p opent met het volgende onderwijs van vrouwe Philosophia:

Tum illa: 
Vetus, inquit, haec est de prouidentia
querela 
M. que Tullio cum diuinationem distribuit
uehementer agitata 

tibique ipsi res diu prorsus multumque
quaesita, 
sed haudquaquam ab ullo uestrum hactenus

Toen was zij aan de beurt:
Oud, zei zij, is deze strijd over de
voorzienigheid,
die door Marcus Tullius Cicero, toen hij de
voorspellingskunst (divinatio) indeelde,
onstuimig in beroering is gebracht,
en (die) door jou zelf als zaak zeer lang en
veel onderzocht is,
maar (die) absoluut niet door iemand van



satis diligenter ac firmiter expedita. 
Cuius caliginis causa est quod humanae
ratiocinationis motus ad diuinae
praescientiae simplicitatem non potest
ammoueri, 

quae si ullo modo cogitari queat, nihil
prorsus relinquetur ambigui. 

jullie tot nu toe voldoende zorgvuldige en
solide is uitgevoerd.
De oorzaak van deze duisternis is, dat de de
beweging (motus) van het menselijk
redeneringsvermogen naar de eenvoud van
de goddelijke voorwetenschap niet benaderd
kan worden (potest ammoveri),
waarbij, als zij op een of andere wijze
gedacht kon worden, in het geheel niets
dubbelzinnigs achter zou blijven.

In deze tekst wordt op voorbeeldige wijze naar voren gebracht hoe groot de verleiding is, om
op een of andere manier in deze problematiek van voorzienigheid Gods én menselijke
vrijheid tot iets dubbelzinnigs (ambiguus) te komen. 

Kortenhoef, januari 2014


