
EEN OVERZICHT VAN HET OEUVRE VAN BOETHIUS

Karl Barth, KD I,2, 824
Die Philosophie, und zwar grundsätzlich jede Philosophie kann im Dienst des Wortes Gottes
kritisiert werden und dann auch legitime kritische Kraft gewinnen, kann erleuchtet werden
und dann auch wirklich erleuchten, kann in Bewegung gebracht werden und dann auch selbst
bewegen.

Het oeuvre van Boethius (480 - 524) markeert in het midden van het eerste millennium,
waarin de leerontwikkeling een progressieve tendens vertoont, in zekere zin de kern van de
leerontwikkeling. In het tweede millennium, dat in tegenstelling tot het eerste millennium een
dergelijk progressieve leerontwikkeling niet kent, wordt in de crisis van een noodzakelijke
reformatie en/of renaissance steeds teruggevallen op het verleden. In de reformatie en
renaissance van het midden van het tweede millennium meende de reformatie terug te vallen
op de bijbelse verkondiging en meende de renaissance terug te vallen op de klassieke
oudheid. Aan het begin van het derde millennium kunnen we stellen, dat zowel reformatie als
renaissance daarmee te gemakkelijk aan het eerste millennium voorbijging. Om deze stelling
toe te lichten kan het oeuvre van Boethius dienstbaar zijn. 
Het oeuvre van Boethius, dat wij hier in drie afzonderlijke, maar ook weer samenhangende
delen willen voorstellen, wordt meestal in twee delen verdeeld: (1) de filosofische werken
(met als hoofdwerk De consolatione philosophiae), (2) de vijf zgn Opuscula sacra (o.a. De
Trinitate). Met deze tweedeling kan duidelijk gemaakt worden hoe men in de eerste en de
tweede helft van het tweede millennium teruggreep op het oeuvre van Boethius. In de eerste
helft van het tweede millennium werden in wetenschappelijke zin naast Aristoteles,
Augustinus voornamenlijk de opuscula sacra van Boethius gebruikt. In de tweede helft raken
deze opuscula sacra steeds meer op de achtergrond en werd in het oeuvre van Boethius in
toenemende mate de nadruk gelegd op de filosofische werken, met name De consolatione
philosophiae. In de 19  eeuw, de eeuw waarin theologie en filosofie definitief uit elkaarde

lijken te gaan, wordt de samenhang in het oeuvre van Boethius in toenemende mate een
probleem. Wij geven hier een aantal voorbeelden van deze problemen. De eerste twee
voorbeelden (A) plaatsen Boethius in de filosofie van het ‘heidendom’, de volgende twee (B)
in het ‘christendom’en tenslotte nemen de laatste twee (C) een middenpositie in.
A
1. De eerste druk van de vertaling van J.W. Schotman van ‘De consolatione philosophiae’
(1924). De inleiding opent met de volgende volzin:
Ofschoon de loden last van het dogmatiese, alle vrije gedachten verstikkende christendom
reeds zwaar begon te wegen op de oude Grieks-Romeinse wijsbegeerte, om de menselijke
vooruitgang voor een duizendtal jaren te remmen, beleefde deze in de persoon van Anicius
Manlius Severinus Boethius nog eenmaal een waardig vertegenwoordiger; het was als een
laatste stuiptrekking van het eens zo schitterende, nu snel-dovende vuur.

En Schotman schrijft dit, terwijl in 1877 met de publicatie door Hermann Usener van het
(door Holder gevonden) ‘Anecdoton Holderi’ (een in 1860 gevonden niet uitgegeven
(anecdoton) manuscript, toegeschreven aan Cassiodorus, dus uit de tijd van Boethius), tegen
alle veronderstellingen van de 19  eeuwse historici in bewezen was, dat Boethius eende

verhandeling over het sjibbolet van het ‘dogmatiese christendom’, de Triniteit geschreven

-1-



had: ‘Boethius scripsit librum de sancta Trinitate et capita quaedam dogmatica et librum
contra Nestorium.’ 

2. Hans Freiherr von Campenhausen bespreekt in zijn ‘Lateinischen Kirchenväter’ (1960)
Boethius als laatste gestalte. Als volgt wordt hij na een overzicht van de historische context
geschetst (224):
In dieser Welt ist der Mann zu Hause , mit dem wir die Reihe der lateinischen Kirchenväter
schlieszen: Boethius. Es gibt, von Augustin abgesehen, keinen zweiten christlichen Lehrer, bei
dem die Kirche des lateinischen Mittelalters so bewuszt in die Schule gegangen wäre wie
gerade bei ihm. Man hat ihn sowohl den letzten Römer wie den ersten Scholastiker genannt.
Boethius war in der Tat beides; denn er fühlte sich als Römer berufen, der ganzen lateinisch
redenden Welt die wahre Philosophie zu lehren, und tat dies in dem schulmäszigen,
‘scholastischen’ Sinne seiner Zeit. Aber obgleich er Christ und sogar theologisch
geschriftstellert hat, hätte er sich sich selbst schwerlich als ‘Kirchenvater’ bezeichnen lassen.
Dazu stand er nicht nur blosz äuszerlich allem im engeren Sinne kirchlichen Treiben zu fern.
Boethius wurzelte auch menschlich, geistig und religiös in älteren Überlieferungen und war
ihnen in einem ganz anderen Masze treu als der afrikanische Christ und ‘Philosoph’
Augustin. Boethius ist seiner Zeit und ihren Formen zum Trotz, im Kern seines Wesens
klassisch-antik geblieben, der letzte griechische Philosoph und gerade in diesem Bewusztsein
noch einmal ein römischer Aristokrat und Bürger.

En op de laatste bladzijde van de tekst over Boethius horen we opnieuw de vergeljking met
Augustinus:
Augustin ist als Neuplatoniker Christ geworden; Boethius ist als Neuplatoniker und
christliche Theologe im Grunde ein Heide geblieben. Darum ist der philosophische Glaube
hier sich selber genug. Er ist mehr fromme Betrachtung und hymnische Verehrung des einen
Göttlichen als im strenge Sinn ‘Glaube’, der von Gottes Eingreifen alles erwartet und auf
seine konkrete Verheiszung das Leben baut. Boethius bedarf weder des Wortes noch des
Geistes noch der Barmherzigkeit, weder der Kirche noch des Mitchristen um der zu bleiben,
der er ist. Es ist darum kein Zufall, sondern völlig sinnvoll und richtig, dasz sein letztes
Bekenntnis auch von Christus schweigt.
..... Die zwei letzten lateinischen Kirchenväter von Rang haben eine Epoche der
abendländische Kirchengeschichte und Geschichte je in ihre Weise geistig zum Abschlusz
gebracht. Aber in ihrem Nebeneinander ist die alte Spannung von Tugendstreben und Demut,
Vernunft und Glaube, von Philosophie und Theologie, von heidnischer und christlischer
Antike immer noch lebendig. Die griechische Philosophie, die Augustin die Brücke geworden
war, gegen allen Moralismus und Rationalismus seiner Kirche das Christentum als Evangelie
zu begreifen, hat bei Boethius gerade umgekehrt dazu geführt, es mit einer höheren Form des
heidnischen Menschentums und seiner Religion zu verwechseln.  

Na de tweede wereldoorlog zou elke ‘christen’ toch kunnen begrijpen dat spreken over
Christus (die ‘deutsche Christen’) niet betekent dat iemand geen ‘heiden’ zou kunnen zijn. En
omgekeerd: wanneer iemand over Christus zwijgt, hoeft dat niet te betekenen dat iemand het
programma, de orde en de structuur van de bijbelse verkondiging niet volgt: op een wijze dat
er een nieuw licht valt over de klassieke filosofie, die op haar beurt weer licht geeft, - op een
wijze, die zich kritisch (met name religie-kritisch) verhoudt ten opzichte van die filosofie,
zodat het kritiek teweegbrengt, - op een wijze, die beweging geeft aan de filosofie, zodat zij
op haar beurt in beweging brengt!

-2-



B
Het tweede paar rangschikt Boethius onder de ‘christelijke auteurs’, die (typisch rooms-
katholiek) vanwege de traditie Boethius als een ‘christen’ beschouwen:
1. De ‘Catholic Encyclopedia’ (internet) brengt het volgende naar voren:
Tradition began very early to represent Boethius as a martyr for the Christian Faith. It was
believed that among the accusations brought against him was devotion to the Catholic cause,
which at that time was championed by the Emperor Justin against the Arian Theodoric. In the
eighth century this tradition had assumed definite shape, and in many places Boethius was
honoured as a martyr, and his feast observed on the twenty-third of October. In recent times,
critical scholarship has gone to the opposite extreme, and there have not been wanting critics
who asserted that Boethius was not a Christian at all, or that, if he was, he abjured the Faith
before his death. The foundation for this opinion is the fact that in the ‘Consolations of
Philosophy’ no mention is made of Christ or of the Christian religion. A saner view, which
seems at the present time to be prevalent among scholars, is that Boethius was a Christian
and remained a Christian to the end.

2. Ook een geleerde katholiek als Martin Grabmann (1875 - 1949) beschouwt Boethius in zijn

overzichtswerk ‘Geschichte der scholastische Methode’ (163) als een ‘christliche Denker’: 
Wenn in der ‘Consolatio’ auch keine eigentliche Erwähnung von Christus und Christentum 
sich findet, so ist doch das darin gezeichnete Gottesbild so christlich warm und wahr, dasz 
man, selbst wenn keine entscheidende äuszere Belege für das christliche Bekenntnis des 
letzten Römers zur Verfügung stünden, in Boethius einen christlichen Denker zu sehen 
berechtigt ist.
C

De positie, waarbij ons het meest verwant voelen is de middenpositie. Alleen is het de vraag 
hoe de middenpositie wordt ingevuld. In het eerste voorbeeld komt een voor de hand liggende 
mogelijkheid ter sprake: een harmonieus concordaat van ‘heidendom’ en ‘christendom’. In 
het tweede millennium is in toenemende mate gebleken dat dit een onmogelijke mogelijkheid 
is, zodat het tweede voorbeeld, die de vraag open laat, veel spannender en ook juister is. 

1. Een klassieke middenpositie neemt Fabio Troncarelli (historicus aan de universiteit van
Viterbo) in, aan het slot van de Préface voor het boek van Alain Galonnier, Anecdoton
Holderi ou Ordo generis Cassiodorum: Éléments pour une étude de l’authenticité boécienne
des Opuscula sacra (1997) op p. XVIII-XIX:
Cassiodore (van wie het handschrift ‘Anecdoton Holderi’ afkomstig zou zijn, waarin gezegd
wordt dat Boethius theologische verhandelingen geschreven heeft, o.a. De Trinitate) écrit
pour des lecteurs qui considèrent la philosophie comme une adsimilatio Dei, à l’exemple de
Boèce ou des auteurs du néoplatonisme classique. Que ces lecteurs aient été les premiers
moines de Vivarium ou même, en seconde instance, tous les membres de l’aristocratie et du
clergé latin de ce temps, qui ressentaient l’exigence d’un approfondissement doctrinal, il n’en
demeure pas moins que tous partagent les idéaux de l’eclectisme éclairé et l’harmonieuse
concorde entre culture profane et culture chrétienne, et surtout entre néoplatonisme et
christianisme, qui s’etiat incarné dans des personnages comme Boèce.

Met het ‘verlichte eclecticisme’ kunnen we (zie de Satz van Barth) nog wel instemmen. Maar
dat er bij Boethius sprake zou zijn van een ‘harmonieuse concorde entre culture profane et
culture chrétienne, et surtout entre néoplatonisme et christianisme’, dat bestrijden wij ten
zeerste. Het voert te ver om duidelijk te maken, dat bij Cassiodorus daar wel sprake van is,

-3-



maar bij Boethius juist niet. En het voert te ver om de tekst van het Anecdoton Holderi zo uit
te leggen, dat dít onderscheid tussen Boethius (en Symmachus) aan de éne kant en
Cassiodorus aan de andere kant juist door een onbekende auteur in het ‘Anecdoton Holderi’
wel eens naar voren gebracht zou kunnen zijn. 
Het is wel begrijpelijk dat een historicus als Troncarelli een dergelijke ‘harmonieuse
concorde’ naar voren brengt, want in het tweede millennium is een degelijk concordaat
daadwerkelijk getracht tot stand te brengen. Maar tegelijk is het onbegrijpelijk, want in het
tweede millennium is het de les van de geschiedenis nu juist geweest dat een dergelijk
concordaat onmogelijk is. Aan het begin van het derde millennium wordt dat na de kritische
20  eeuw duidelijk: na twee wereldoorlogen, waarin allereerst op een vernietigende wijze aanste

een traditioneel christelijke samenleving een einde gekomen is en vervolgens de vele
vernietigingen van een naar het heidendom neigend christendom openbaar geworden zijn. 
 
2. En tenslotte schrijft Lodi Nauta, die een indrukwekkend geleerd proefschrift geschreven
over enkele middeleeuwse versies van ‘De Consolatione philosophiae’ (William of Conches
and the Tradition of Boethius’ Consolatio Philosophiae, 1966) het volgende in The
Cambridge Companion to Boethius (256):
A major challenge for any commentator who took his (or perhaps in a few cases ‘her’) job
seriously was the absence of overtly Christian teaching in the Consolation. Boethius was
universally and rightly believed to be the author of some important theological treatises. So
the 64.000 dollar question was: why had he opted for a consolation by reason rather than by
faith at the end of his life?

De 64.000 dollar question van Nauta veronderstelt dat er een bijna absolute tegenstelling is
tussen ‘reason’ and ‘faith’. Wanneer er één zaak is, dat het oeuvre van Boethius ons aan het
begin van het derde millennium duidelijk kan maken, dan is het dat een dergelijke
tegenstelling teweeggebracht wordt door een gebrek aan kennis van de actualiteit van de
bijbelse verkondiging, waarin het niet om ‘geloof’ gaat (en in de teksten met betrekking tot
wijsheid ook niet over ‘rede’), maar allereerst om de rede, die naar geloof, vertrouwen zoekt
(intellectus quaerens fidem) en vervolgens over het geloof, dat naar rede zoekt (fides quaerens
intellectum). 

Met het oeuvre van Boethius zou dit als volgt geïllustreerd kunnen worden:

vier theologische tractaten
(o.a. De Trinitate)

fides dogmatische theologie

de catholica fide quaerens bijbelse theologie
(problematisch: zondeval -
verlossing)

De consolatione
philosophiae (en ander
‘filosofisch’ werk)

intellectum praktische theologie

-4-



en bij een omgekeerd volgorde:

De consolatione
philosophiae (en ander
‘filosofisch’ werk)

intellectus praktische theologie 

de catholica fide

vier theologische tractaten
(o.a. De Trinitate)

quaerens

fidem

bijbelse theologie
(problematisch: zondeval -
verlossing)

dogmatische theologie

I De catholica fide als bijbelse theologie

Bij allebei de volgordes is het midden, de bijbelse theologie met het geschrift ‘de catholica
fide’ het kernprobleem. Dáár vindt vanuit het perfectum van de veronderstelling dat er
gevonden is, in het praesens het zoeken plaats, en wanneer er op een dag gevonden is, kan
datgene wat gevonden is, in het futurum nooit tot bezit worden, zodat de volgende dag vanuit
het perfectum dat er gevonden is het zoeken opnieuw begint. Wanneer dit midden in die
dagen steeds minder gaat functioneren, dat onstaat bijna als vanzelf in de loop der tijd (zelfs
wanneer het anderhalf millennium is) aan de éne kant ‘het geloof’ met de theologische
tractaten en ‘de wetenschap’ met het filosofische werk. Daarom zullen we eerst het tractaat
‘de catholica fide’ onder de loupe nemen.
Meestal wordt het tractaat ‘de catholica fide’ opgenomen in de theologische tractaten. Dat dit
tractaat toch een aparte positie wordt indirect aannemelijk gemaakt door Hermann Usener, die
in de bespreking van het Anecdoton Holderi, waarin het tractaat ‘De Trinitate’, het tractaat
‘contra Nestorium’ en ‘capita quaedam dogmatica’ als geschreven door Boethius genoemd
worden, deze tractaten als ‘echt’ beschouwt. In het wantrouwen van de 19  eeuw maakt hijde

een uitzondering voor De catholica fide. Het valt uit de toon en is onecht. Tegenwoordig
twijfelt echter niemand er meer aan, dat dit werk van Boethius afkomstig is: ‘Aujourd’hui,
presque plus personne ne se demande si Boèce a vraiment écrit le De fide’ (aldus Fabio
Troncarelli in de Préface (zie boven)). 
Het bijbels-theologische karakter van dit tractaat wordt duidelijk gemaakt met de
openingszin:

Christianam fidem noui ac ueteris testamenti pandit

auctoritas; 

et quamuis nomen ipsum Christi uetus intra semet

continuerit instrumentum 

eumque semper signauerit affuturum quem credimus

per partum uirginis iam uenisse, 

tamen in orbem terrarum ab ipsius nostri saluatoris

mirabili manasse probatur aduentu.

Het christelijke geloof wordt bekend gemaakt door

de autoriteit van het oude en nieuwe testament;

en hoewel het oude document (=testament) juist de

naam van Christus in zich heeft bevat 

en het steeds tekens heeft gegeven, dat hij zal

verschijnen van wie wij geloven dat hij door de

geboorte uit de maagd reeds gekomen is,

toch wordt vanaf de wonderlijke komst van onze

verlosser zelf bevestigd dat het (geloof) in de

bewoonde aarde om zich heen gegrepen heeft.

Te zijner tijd hopen we een vertaling en een commentaar van dit tractaat te kunnen bieden. In
alle voorlopigheid kunnen we nu opmerken, dat het tractaat bestaat uit twee delen. 

-5-



Het eerste deel geeft een samenvatting van de bijbelse verkondiging, echter geheel verwoord
in de terminologie van de kerk van het eerste millennium. Dat is adequaat, want met het
domweg herhalen van de bijbelse verkondiging wordt aan de verkondiging geen recht gedaan.
In elke generatie staat heel de verkondiging weer opnieuw op het spel, waarbij het steeds de
vraag is hoe de heersende wereldbeschouwing en de heersende traditie dienstbaar gemaakt
moeten, kunnen en mogen worden aan de verkondiging. Daarmee zal de verkondiging
onvermijdelijk ook een polemische spits hebben. In het tractaat ‘De fide catholica’ is de
polemische spits in het eerste deel gericht op 
1. de Sabellianen: niet drie personen, maar één - zodat in ‘God’ elke beweging onmogelijk
wordt, er geen kritiek naar goden kan zijn en er vanuit God geen licht kan vallen op al het
bestaande, zodat God de garant wordt van onze wereldbeschouwing;
2. Arius: de Zoon is op veelvuldige wijze minder dan de Vader en buiten de substantie van de
Vader - doordat er tussen de Zoon en de Vader wél een relatie wordt gelegd, is er wel enige
beweging mogelijk. Maar de traditie van deze beweging zal nooit een effectieve religie-
kritische spits kunnen hebben, omdat de kritiek in de Zoon vanuit de Vader tot in ons
menselijk bestaan reikt om daar in de kritiek bevrijding teweeg te brengen. En zo zal het
genadige licht over ons aller bestaan in deze heresie snel doven. Het is de rechtse variant in de
traditie, die meent - ook in de relatie tussen de Vader en de Zoon - voor het bestaan van God
te moeten opkomen (God als garant van de rechtse orde - God als ‘rechtse rakker’);
3. De Manicheeërs: twee door zichzelf samen eeuwige en tegenstrijdige principes, waardoor
zij niet geloven dat de Eniggeborene van God er is - de starre traditie van deze heresie - de
kennis van goed én kwaad - maakt elke kritische, lichtgevende beweging onmogelijk. Het is
de linker variant in de traditie, waarbij niet de nadruk op God, maar op de mens wordt gelegd:
de mens zwevend tussen de polen van de tegenstellingen - de mens als ‘linkse zwever’. Niet
voor niets wordt deze ‘heresie’ na het scheppingsverhaal van Genesis 1 (goed, zeer goed!)
fundamenteel aan de orde gesteld in het centrum van Genesis: Genesis 2,4 - 4, 26; dus ná
Genesis 1,1 - 2,3 en vóór Genesis 5,1 - 50,26. 
Aan het eind van het eerste deel wordt het tractaat ‘De catholica fide’ in twee delen verdeeld
met de zin over deze heretici:

Sed de his hactenus; suo enim loco ponentur
sicut ordo necessarius postularit.

Maar tot zover over hen; zij zullen immers
op hun plaats gezet worden, zoals de
noodzakelijke orde vereist.

In het tweede deel bevindt zich het problematische aspect van dit bijbels-theologische
tractaat, waarvan het belang niet gemakkelijk onderschat kan worden. Wordt namenlijk in het
eerste deel de bijbelse verkondiging in termen van de filosofie van het eerste millennium
weergeven (veelal het neo-platonisme als een eindstadium en synthese van verschillende
Grieks-filosofische stromingen), in het tweede deel wordt een poging ondernomen de bijbelse
verkondiging zelf weer te geven. Daarbij is het allereerst de vraag of de orde niet beter
omgekeerd kan, mag en moet worden, in overeenstemming met de bijbelse orde: eerst de
vroege profeten met de structuur van de profetische kritiek op de koning, dán de profetische
stem op een bepaald moment; eerst het boek Handelingen met de apostolische kritiek
wereldwijd, dán de brieven met de apostolische kritiek op een bepaald moment. 
De poging om de bijbelse verkondiging structureel weer te geven omschrijft de kerkhistoricus
Henry Chadwick in het artikel ‘The authenticity of Boethius’ fourth tractate, De fide
catholica’ als volgt (Journal of theological studies, October 1980, Vol. XXXI, Part 2, 551 -
556):

-6-



‘De fide catholica was correctly seen by Rand to be deeply impregnated by themes and
phrases taken of the writings of Augustine, though not in such a degree as to make it a
patchwork or to lose individuality. As a whole it reads a restatement of the Augustinian
theology of the history of salvation. Indeed, what is distinctive in Christian faith, as the author
sees it, is that it is given under the form of a biblical history: God the holy Trinity, creation,
fall, the punishment of Adam’s sin by mortality and a curse transmitted to his posterity; then
God’s chosen men to bring recovery - Noah, Abraham, the twelve patriarchs, Moses, Joshua,
David, culminating in the Blessed Virgin and Christ; the incarnation, the sacraments given to
the church, which, as catholic, is unique and one body, finally heaven, hell and the
resurrection of the body. The guarantee is given by the catholic church per orbem diffusa and
rests on biblical authority, universal tradition, or even individual, particular instructio (a word
with strongly authoritarian overtones) in good local and regional traditions.’ (554)
Chadwick brengt in het tractaat de structuur van twee delen niet aan. Het eerste deel
omschrijft hij als ‘God the holy Trinity’. ‘Creation, fall, the punishment of Adam’s sin by
morality’, dus het begin van het tweede deel, opent aldus:

Ergo diuina ex aeterno natura et in aeternum sine

aliqua mutabilitate perdurans sibi tantum conscia

uoluntate sponte mundum uoluit fabricare 

eumque cum omnino non esset fecit ut esset, 

nec ex sua substantia protulit, ne diuinus natura

crederetur, 

neque aliunde molitus est, 

ne iam exstitisse aliquid quod eius uoluntatem

existentia propriae naturae iuuaret atque esset quod

neque ab ipso factum esset et tamen esset; 

sed uerbo produxit caelos, terram creauit, 

ita ut caelesti habitatione dignas caelo naturas

efficeret ac terrae terrena componeret. 

De caelestibus autem naturis, quae uniuersaliter

uocatur angelica, 

quamuis illic distinctis ordinibus pulchra sint omnia, 

pars tamen quaedam plus appetens quam ei natura

atque ipsius auctor naturae tribuerat de caelesti sede

proiecta est; 

et quoniam angelorum numerum, id est supernae

illius ciuitatis cuius ciues angeli sunt, imminutum

noluit conditor permanere, 

formauit ex terra hominem atque spiritu uitae

animauit, 

ratione composuit, arbitrii libertate decorauit 

eumque praefixa lege paradisi deliciis constituit, ut,

si sine peccato manere uellet, tam ipsum quam eius

progeniem angelicis coetibus sociaret, 

De goddelijke natuur heeft dus, terwijl zij van

eeuwigheid tot eeuwigheid zonder enige

veranderlijkheid voortduurt, door een wil die slechts

aan zichzelf bekend is zonder hulp van buiten de

wereld willen maken

en zij heeft, terwijl het er geheel en al niet was,

gemaakt dat het er was,

en zij heeft ‘t niet uit haar substantie voortgebracht,

opdat het van nature niet als goddelijk geloofd zou

worden,

noch heeft zij ‘t ergens anders vandaan

geproduceerd, 

opdat iets niet reeds bestaan heeft, in zoverre als het

bestaan van een eigen natuur haar wil zou helpen en

er (iets) zou zijn, wat niet door haar gemaakt is en er

toch zou zijn,

- maar zij heeft door het woord de hemelen

voortgebracht, de aarde geschapen,

zodat zij met een hemelse woning de naturen,

waardig voor de hemel zou vormen en aardse zaken

voor de aarde zou samenstellen.

Maar van de hemelse naturen, die in het algemeen

engelachtig genoemd worden,

hoewel allen dáár door bepaalde ordeningen schoon

zijn, 

toch is een zeker deel daarvan, dat meer verlangde

dan de natuur en de Stichter van de natuur zelf haar

toeschreef, verbannen van de hemelse zetel,

en omdat de Schepper niet wilde dat het aantal

engelen, dat wil zeggen van die hoge stad, waarvan

de burgers engelen zijn, verminderd zou blijven

voortbestaan,

heeft Hij uit de aarde de mens gevormd en blies

(hem) de geest van leven in,

heeft Hij (hem) met rede samengesteld, met vrijheid

van oordeel geëerd 

en plaatste (hem) in de verrukkingen van het paradijs,

nadat tevoren de wet vastgelegd was, dat, als hij

zonder zonde zou willen blijven, Hij zowel hem als

-7-



ut

quia superior natura per superbiae malum ima

petierat, 

inferior substantia per humilitatis bonum ad superna

conscenderet. 

Sed ille auctor inuidiae 

non ferens hominem illuc ascendere ubi ipse non

meruit permanere,

temptatione adhibita fecit 

etiam ipsum eiusque comparem, 

quam de eius latere generandi causa formator

produxerat,

inoboedientiae suppliciis subiacere, 

ei quoque diuinitatem affuturam promittens, 

quam sibi dum arroganter usurpat elisus est. 

zijn nageslacht met de engelachtige gemeenschap

zou verenigen,

zodat,

omdat de hogere natuur door het kwaad van de trots

de diepten bereikt had,

de lagere substantie door het goed van de nederigheid

naar het hogere zou opstijgen.

Maar de stichter van de jaloezie, 

die niet verdroeg dat de mens daarheen zou

opklimmen, waar juist hij (de stichter) ‘t niet

verdiende om te verblijven, 

(de stichter) heeft door een aangebrachte verzoeking

gemaakt, 

dat hij (de stichter van jalouzie) juist hem en zijn

metgezel, 

die de Formeerder ter wille van de voortplanting uit

zijn zijde had voortgebracht, 

aan de straf van ongehoorzaamheid zou

onderwerpen:

(de stichter) beloofde dat ook voor hem de

goddelijkheid aanwezig zou zijn, 

waaruit hij verdreven is, toen hij ‘t voor zichzelf

hoogmoedig misbruikte.  

Deze augustijnse uitleg van Genesis 3 roept vragen op:
- wordt in de tekst de val van de engelen als een verklaring van het bestaan van de slang
gegeven?
- moet de herkomst van de slang niet veeleer een raadsel blijven, zoals hij in het eerste
theologische gesprek met Eva de woorden van God subtiel verdraait?

- staat in het verhaal van Genesis de ‘straf voor ongehoorzaamheid’ centraal, wanneer de op
de plaats van de gevallen engelen geschapen mens de slang gehoorzaamt?
- staat niet veeleer de neiging om als God te zijn en daarmee kennis van goed én kwaad te
verwerven centraal?

- is er in het verhaal van Genesis 3wel een impuls tot een ‘heilshistorie’ voor de uit het
paradijs verdreven mens?
- is de spits van het verhaal van Genesis 3 niet veeleer de verleiding (daarom ook de relatie
tussen man en vrouw!) om als God te zijn en de eigen religie te ontwerpen, waarbij men zelf
de beschikking heeft over ‘goed en kwaad’? 

II De filosofisch geörienteerde werken als praktische theologie

Dat déze bijbelse theologie (met als kern de heilshistorie na de straf voor de kosmische
zondeval) niet heilzaam functioneert en nooit heilzaam kan functioneren, maakt Boethius zelf
duidelijk in zijn hoofdwerk ‘De consolatone philosophiae’. In de diepe crisis van zijn
veroordeling vanwege hoogverraad en de dreiging van executie valt Boethius niet terug op de
heilshistorie, die uit de aard van die historie ook maar weinig troost kan bieden. Een
mensenkind is immers niet in de rug gedekt bij een dergelijk begin. In die crisis lag het meer
voor de hand terug te vallen op zijn kennis van de Griekse filosofie. Boethius had het plan
opgevat de werken van Plato en Aristoteles in het Latijn te vertalen. Wat ons daarvan

-8-



overgeleverd is maakt duidelijk, dat Boethius een uitgesproken concordante vertaling tot
stand gebracht heeft, wat niet door elke classicus gewaardeerd wordt. Maar dat het bij die
vertaling - ondanks de concordante vertaling - niet in de eerste plaats om het filosofische
stelsel te doen was, maakt De consolatione philosophiae duidelijk. In ons commentaar op dit
werk zullen wij trachten aan te tonen, dat de Griekse filosofie (vooral Plato, Aristoteles en de
Stoa) én met de mythologie (bijv. Phoebus als de zon) eigenlijk de gehele antieke cultuur in
dienst genomen wordt om op een verborgen wijze getuige te zijn van de troost van de bijbelse
verkondiging. Het is deze ingang, die het oeuvre van Boethius voor ‘geleerden’ vreemd en
ook enigszins tweede rangs in zijn soort maakt. 
Behalve de ‘klassieke’ Griekse filosofie vinden we in de nalatenschap van Boethius ook
vertalingen en commentaren op auteurs van neo-platonistische snit, de filosofische stroming,
die in de eeuwen na Christus het geestelijk klimaat bepaald heeft (Iamblichus, Porfyrius).
Naast de Griekse filosofie is het gewicht van het oeuvre van Boethius op andere velden
evenmin te onderschatten, al geldt daarbij opnieuw het oordeel van ‘geleerden’ dat het van
minder allooi is:
- de wiskunde: De institutione arithmetica (vertaling en commentaar: Michael Masi, Boethian
Number Theory). In dit werk wordt voor het eerst de term ‘quadrivium’ (arithmetica,
geometria, musica, astronomia) gebruikt. Van belang is dat in dit werk de antieke wiskunde
van de pythagoreïsch georiënteerde Nicomachus van Gerasa (Arithmçtikç eisagogç) van haar
religieuze aspecten wordt ontdaan. Maar niet iedere geleerde erkent dit aspect als waardevol:
‘We therefore continue our descent to the nadir of mathematics, and follow the learned
Boethius into the abyss’ (E.T. Bell, The Development of Mathematics, 1945). En D J Struik
(Geschiedenis van de wiskunde, 1988) schrijft droogjes: ‘Een dezer leken, de diplomaat en
wijsgeer Anicius Manilius Severinus Boethius, schreef enige wiskundige boeken die meer
dan duizend jaar in de Westelijke wereld gezag hebben uitgeoefend. Ze zijn een
weerspiegeling van de culturele verhoudingen waaronder zij ontstonden, want ze zijn arm aan
wetenschappelijke inhoud.’ 
Dat deze armoede in de religie-kritische opzet wel eens de rijkdom van deze wiskundige
werken zou kunnen zijn, ontgaat deze ‘geleerden’. 
- Naast de wiskunde is er van de vakken van het quadrivium nog een werk over de muziek:
De institutione musica, en enkele fragmenten over de geometria (Euclides) - zie G. J.
Friedlein, Teubner editie, 1867. 

III Vier Opuscula sacra als dogmatische theologie (zonder De catholica fide)

De onvruchtbare en onjuiste bijbelse theologie (met als kern de heilshistorie na de straf voor
de kosmische zondeval) wordt in de moderne tijd met enkele variaties nog steeds als de kern
van de bijbelse verkondiging gezien. Het is dan ook begrijpelijk, dat in de moderne tijd in
toenemende mate de vraag gesteld werd of de opuscula sacra wel van de hand van Boethius
zijn. In de 19de eeuw publiceerde Nitzsch (Das System des Boethius und die ihm
zugeschriebenen theologischen Schriften, 1860) een boek, waarin met een ‘kritische
Untersuchung’ bewezen werd dat de vijf ‘theologische geschriften’ (met De catholica fide)
niet van Boethius konden zijn. De eerste vermelding van Boethius als auteur kwam immers
eeuwen later. Maar 10 jaar later werd door Holder in het Reichenauer klooster een tot op dat
moment onbekend handschrift gevonden. Holder stelde het beschikbaar aan de
gerenommeerde filoloog Hermann Usener, die in 1877 als ‘Festschrifft zur Begrüssung der
XXXII Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner zu Wiesbaden’ het ‘Anecdoton
Holderi, ein Beitrag zur Geschichte Roms in ostgothischer Zeit’ publiceerde. Kernzin in het

-9-



handschrift is: ‘Boethius scripsit librum de sancta Trinitate et capita quaedam dogmatica et
librum contra Nestorium.’ Usener rekende mede op basis van deze zin ‘De catholica fide’ niet
tot het oeuvre van Boethius. Tegenwoordig twijfelt echter niemand daar meer aan (Alain
Galonnier, 1997). 
Maar al twijfelt niemand meer aan het auteurschap van Boethius, tegelijk wordt het
kernprobleem in het oeuvre van Boethius niet voldoende onderkend, wanneer ‘De catholica
fide’ in één adem met de vier andere opuscula sacra wordt gerangschikt. In ‘De catholica
fide’ vinden we in het eerste deel duidelijk overeenkomsten met de vier opuscula sacra,
wanneer de bijbelse verkondiging in filosofische termen wordt uitgedrukt. Maar in het tweede
deel met de poging om de bijbelse verkondiging zelf weer te geven is de heilshistorie van
Augustinus’ De civitate Dei te horen. Omdat wij hierin de kern van de problemen bij de uitleg
van het oeuvre van Boethius zien: geloof (dus: heilshistorie) of rede (dus: filosofie), plaatsten
wij het tractaat ‘De Catholica fide’ in dit overzicht apart. Daarmee kan veel duidelijk worden:
- als eerste dient vanuit de Bijbelse Theologie van Frans Breukelman de vraag beantwoord te
worden of deze weergave van een heilshistorie adequaat is voor de bijbelse verkondiging; 
- een ontkennend antwoord, waarbij een uitleg van Genesis 3 niet gebruikt wordt als
beginpunt van een heilshistorie, maar als religie-kritiek, waarbij het ‘nee’ van deze
religiekritiek geplaats kan worden tegen de achtergrond van het ‘Ja’ van Godswege, is de kern
om de tegenstelling tussen ‘geloof’ en ‘rede’ op te heffen. De religie-kritiek wordt in de uitleg
van Augustinus (en Boethius) onschuldig gemaakt met de kosmische val van de engelen. Niet
de val van engelen, maar wat niet te vertrouwen is en wat geen eenvoudige kennis is (maar
kennis van goed én kwaad) wordt in de religie-kritiek van Genesis 3 naar voren gebracht.
Tegelijk moet benadrukt worden dat de religiekritiek geen doel in zichzelf is, maar ertoe dient
om het Ja van Godswege te benadrukken (Breukelman: het nee terwille van het Ja). En hoe
concreet ook, het ‘Ja’ van Godswege is niet iets wat direct voorhanden is. Het wil gezocht
worden, door het begrip dat vertrouwen zoekt (intellectus quaerens fidem) en door het
vertrouwen dat begrip zoekt (fides quaerens intellectum). Het wil voor onze oren bestemde
verkondiging zijn, niet het beginpunt van een heilshistorie, waarbij men vanuit het ‘nee’ het
‘ja’ tegemoet gaat. Dat is veel te veel eer voor het ‘nee’. En dat uitgangspunt in het ‘nee’ kan
ook nooit troost bieden aan iemand als Boethius, die na een schitterende carrière zich in een
hopeloze situatie bevindt, zodat hij tot het schrijven van De consolatione Philosophiae
gebracht wordt.
- De uitleg van het complex Genesis 2-4 als het verhaal over de mens, die in de relatie tussen
man en vrouw als God wil zijn en in de relatie tussen broeders zonder zijn broeder is een pars
pro toto van de gehele bijbelse verkondiging. En met de belangrijke rol, die aan de foutieve
uitleg van Genesis 3 als ‘zondeval’ gegeven is, kan de bijbelse verkondiging nooit het kader
worden, waarbinnen zowel de vier opuscula sacra als de filosofisch georiënteerde werken
worden uitgelegd. Met de foutieve uitleg van Genesis 3 verliest men zowel het oog voor de
wijze waarop het geloof in de opuscula sacra in termen van de redelijke filosofie is
geformuleerd, als wel het oog voor de wijze waarop de filosofisch georienteerde werken
gebruik maken van het geloof. 

Hoe het geloof van de bijbelse verkondiging in de vier opuscula sacra in termen van de
redelijke filosofie wordt verwoordt, zullen we hier kort aanduiden (we hopen in het komende
jaar bij leven en welzijn een eerste vertaling met commentaar in het Nederlands te kunnen
verzorgen)

-10-



1.
De sancta Trinitate
De openingszin van dit tractaat luidt als volgt (editio Moreschini):

Domino patri Symmacho Boethius

Inuestigatam diutissime quaestionem, 

quantum nostrae mentis igniculum lux
diuina dignata est, 
formatam rationibus litterisque mandatam 
offerendam uobis communicandamque
curaui, 

tam uestri cupidus iudicii quam nostri
studiosus inuenti. 
Qua in re quid mihi sit animi 

quotiens stilo cogitata commendo, 

tum ex ipsa materiae difficultate tum ex eo
quod raris, id est uobis tantum, conloquor,
intelligi potest. 

....
Vobis tamen etiam illud inspiciendum est,
an ex beati Augustini scriptis semina
rationum aliquos in nos uenientia fructus
extulerint. 

Ac de proposita quaestione hinc sumamus
initium. 

Boethius aan de heer en vader Symmachus

Nadat ik zeer lang het vraagstuk onderzocht
had,
voor zover het goddelijk licht het vonkje
van onze geest waardig bevonden heeft,
heb ik, - gevormd door redeneringen en
toevertrouwd aan letters -
ervoor gezorgd dat het u aangeboden en met
u besproken gaat worden,
zowel begerig naar uw oordeel als
toegewijd aan onze vondst.
Wat mij in deze zaak voor de geest kwam
(voor mij in de ziel was - mihi sit animi),
zo vaak als uitgedacht werd om met het
geschrift samen te komen,
kan nu eens uit de moeilijkheid van de stof
zelf, dan weer uit het feit dat ik ‘t met
weinigen - dat wil zeggen: slechts met u -
bespreek, begrepen worden.
.....
Toch moet door u ook dit nagegaan worden:
of uit de geschriften van de heilige
Augustinus de zaden van de redeneringen in
mij kwamen en daar enige vrucht gedragen
hebben.
En laten we van daaruit een begin nemen
met het voorgestelde vraagstuk.

Hierboven wordt het begin en slot van de inleiding van het tractaat weergegeven. Aan het
einde van de inleiding wordt duidelijk dat Boethius gebruik heeft gemaakt van De Trinitate
van Augustinus met de vraag aan zijn schoonvader Symmachus: hebben de zaden van de
redeneringen vrucht gedragen?
In de KD heeft Karl Barth in par. 8.3 Das vestigium trinitatis het volgende over dit element
van de triniteitsleer van Augustinus geschreven: ‘Man kann sich die Frage freilich auch so
stellen, ob wir nicht in diesem Begriffe des vestigium trinitatis ein uraltes trojanisches Pferd
vor uns haben, das man einst (mit Augustin zu reden: um der pulchritudo und delectatio
willen) allzu bedenklich in das theologische Ilion hat einziehen lassen, in dessen Bauch wir
es, gewitzigt durch einige zur Zeit Augustins so noch nicht gemachte Erfahrungen, gefährlich
klirren hören, so dasz wir Anlasz haben, eine heftige Abwehrbewegung zu vollziehen
(vielleicht läszt sich nämlich hier in der Tat nichts Anderes tun als eben dies!), mit der wir
erklären (vielleicht wirklich nur ganz naiv erklären!) dasz wir mit dieser Sache nichts zu tun
haben wollen.’ (KD I,1, 355)
Opvallend is dat Boethius zijn verhandeling opent met de werkwoordsvorm ‘investigatam’.
Bij deze opening geeft de vertaling van Axel Tisserand (Boèce, Traités théologiques, GF
Flammarion, 2000) het volgende commentaar: ‘Ce terme met en valeur la méthode de

-11-



recherche qui consiste à suivre à la trace (vestigium) les empreintes de la Verité.....’. Met
behulp van het zoekprogramma is het eenvoudig om na te gaan of het begrip ‘vestigium’ in
het tractaat van Boethius De sancta Trinitate voorkomt. En wat blijkt? Boethius gebruikt het
begrip niet, sterker nog de enige keer dat de stam ‘uestig’ voorkomt is in het eerste woord van
het tractaat. Dit voorbeeld laat zien hoe vertalers van de Opuscula sacra zich door de
augustijnse erfenis laten leiden. 
Er is een mogelijke verklaring van dit verschil in benadering van het vraagstuk van de
Triniteit. Augustinus (356 - 430) leefde enkele generaties vóór Boethius (480 - 524).
Augustinus kon van de zeven oecumenische concilies van het eerste millennium alleen
gebruik maken van de besluiten van de eerste twee concilies: Het concilie van Nicea, waar de
beslissing in de eenheid van de Vader en de Zoon meer de antieke kosmologie in regie nam
(324) en het concilie van Constantinopel, waar de beslissing over de Geest meer de antieke
psychologie in regie nam (381). Na het overlijden van Augustinus is in de progressie van de
leerontwikkeling van het eerste millennium het concilie van Ephese (431) en dat van
Chalcedon (451) gevolgd. Met name aan dat laatste concilie wijdt Boethius één van de
opuscula sacra: Contra Eutychen et Nestorium. De vraag ligt voor de hand of naast de
tweenaturenleer vooral de éénpersoonsleer van Chalcedon Boethius gevrijwaard heeft van het
door Barth gewraakte vestigium trinitatis. Een vraag, die verder onderzocht moet worden. 

2. Contra Eutychen et Nestorium.
Voorlopig willen we het bij enkele aanduidingen laten:
De leer van Eutyches (rechts) kan geschetst worden als ‘één natuur en één persoon’
(monofysitisme);
De leer van Nestorius (links) kan geschetst worden als : ‘twee naturen en twee personen’. 
Zoals zo vaak verdwijnt ‘links’ (met de mens als ‘linkse zwever’) in de geschiedenis. De
nestoriaanse kerk, die tot aan India verbreid was, is in de eeuwen na de opkomst van de Islam
volledig aan deze religie te gronde gegaan. Aan de andere kant bestaat het monofysitisme
(met God als ‘rechtse rakker’) tot op de dag van vandaag.

3. De hebdomadis
Dit tractaat heeft als ondertitel:

Quomodo substantiae in eo quod sint bona
sint 
cum non sint substantialia bona

Hoe de substanties in datgene wat zij zijn,
goed zijn,
terwijl zij geen substantiële goederen zijn.

Hoewel het door ‘geleerden’ krachtig ontkend wordt, dat het zevental in De hebdomadis iets
te maken zou kunnen hebben met de zeven scheppingsdagen, wil ik toch een poging wagen
om vanuit een exegese van Genesis 1 duidelijk te maken dat in dit tractaat dezelfde
verkondiging in filosofisch gewaad klinkt. Alleen al de vraag hoe het onderscheid tussen
‘goed zijn’ en ‘substantiële goederen zijn’ tot stand kan komen lijkt vruchtbaar om vanuit een
exegese van Genesis 1 uit te leggen. Zeker als we bedenken dat de godheid in de dogmatische
terminologie van het eerste millennium met het begrip ‘substantie’ omschreven wordt, terwijl
één van de centrale elementen van de verkondiging van het scheppingsverhaal is, dat wij op
de aarde onder de hemel niet met goden maar louter en alleen met schepselen te maken
hebben. 

-12-



4. Utrum Pater
De volledige titel van dit tractaat luidt:

Utrum Pater et Filius et Spiritus Sanctus de
Divinitate substantialiter praedicentur 

Of de Vader en de Zoon en de Heilige Geest
op substantiële wijze over de godheid
geprediceerd worden

In dit tractaat wordt ingegaan op de klassieke vraag hoe in de godheid op substantiële wijze
drie één kunnen zijn en één drie. 

Het zal duidelijk zijn, dat er nog veel werk verzet moet worden om dit overzicht van het
oeuvre van Boethius vruchtbaar te laten zijn. Maar ik hoop, dat het hier gebodene een eerste
indruk kan bieden, hoe vruchtbaar het zou kunnen zijn. 

Kortenhoef, januari 2014

-13-


